



# John Carter Brown Library

Brown University

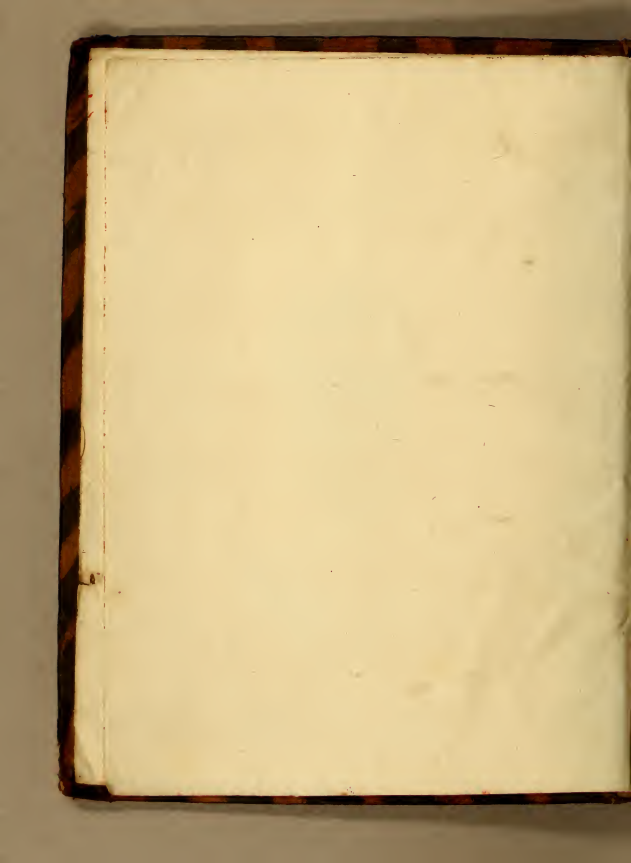
The John Carter Brown Library

Brown University

Purchased from the

Louisa D. Sharpe Metcalf Fund





# VIRIDARIO EUANGELICO,

EM QUE AS FLORES DA VIRTUDE

se illustra o com discursos Moraes, e os fructos da Santidade se exorna o com Panegyricos, em varios Sermoens.

# PARTE III.

DEDICADA, E OFFERECIDA

A GLORIOSA VIRGEM

# SANTA GERTRUDES

Da Serenissima, e Antiquissima Casa dos Condes de Mansseld, em Alemanha: Abhadessa do Mosteiro de Rodardes, e Fundadora do de Heipede em Saxonia, da Ordem de S. Bento.

#### POR SEU AUTHOR

### Fr. MATTHEUS DA INCARNAC, AM PINNA,

Monge de S Bento do Brazil, Jubilado em Theologia, Provincial que foy da metma Provincia, e fegunda vez D. Abbade do Motteiro do Rio de Janeiro.



L I S B O A:
Na Officina de FRANCISCO DA SILVA

MDC CXLVII. Com todas as licenças necessarias.

NIMBOARIO La Company



# LICENÇAS.

## Do Santo Officio.

Approvação do M. R. P. Mestre Fr. Thomaz de S. Jozé, da Ordem da Sătissima Trindade, Qualificador do Santo Osficio, &c.

#### EMINENTISSIMO SENHOR.

Or ordem de V. Eminencia viaterceira parte de Sermoens, que prégou, e com titulo de Viridario Evangelico intenta imprimir o Reverendissimo P. Mestre Doutor Fr. Mattheus da Incarnação Pinna, Jubilado em Theologia, Monge, e Ex-Provincial da Congregação Ultramarina do Grande Patriarca S. Bento, eme parecem merecedores da mesma luz publica, e geral acceitação, de que gozão os mais Sermoens do mesmo Author, que já correm impressos; porque todos, como estes, formao hum delicioso, e ameno jardim, em que se vem flores, e fructos de singular erudição, e secundidade: e sendo as slores, e fructos do talento deste Author tao admiraveis, era usto que naô só na America lograssem os nacionaes da sua suavidade, e fragrancia, mas tambem que por neyo da estampa se trouxestem para Portugal, ou tambem se admirassem, e apparecessem na nossa terra os fructos, e slores de tao delicioso jardim: Flores appa-

ruerunt in terra nostra. Cant. cap. 2.

Neste jardim florido, ou Viridario Evangelico achará o leitor advertido tal fingularidade, que em cada flor, que vir, colherá remedios faudaveis para fe livrar do contagio da culpa, e da enfermidade do peccado: Discreto Orador, que ás flores, e boninas de hum jardim, que recreao, e fuavizao os fentidos do corpo, foube com nunicar virtude para despertar, e arguir os descuidos da alma, podendo-se accommodar aqui o que a outro intento disse Plinio 1.2. cap. 6. Pinxit remedia in floribus, visuque ipso animos incitavit, etiam delitiis auxilia permiscens! E sendo este livro de hum Author, ou de hum Mestre tão versadona Theologia Escholastica, Expositiva, e Dogmatica, como testimunhão os seus escritos, chevos todos das doutrinas mais solidas dos Santos Padres, de opinioens mais bem fudadas dos Doutores, e de exposiçõens mais claras dos Sagrados Interpretes; fendo este livro, torno a dizer, de hum Author, que todo o seu intento he dissipar vicios, facilitar a virtude, e arrancar heresias, quem duvîda que nelle nao pode haver cousa, que seja opposta á observancia dos bons costumes, eartigos da nossa Santa Fé; assim o julgo, e por muitos titulos dignissimo de se imprimir. Lisboa, Trindade 8. de Novembro de 1745.

Fr. Thomaz de S. Jozé.

Approvação do M.R.P. Mestre Fr. Manoel do Espirito Santo, Qualificador do Santo Officio, &c.

EMINENTISSIMO, E REVERENDISSIMO SENHOR.

E Ste triunfo da Primavera, ou singular hospicio de Flora, que pertende fazer publico aos olhos de todos, neste terceiro tomo desuas Oraçõens Sagradas, o M. R. P. Mestre Fr. Matcheus da Incarnação Pinna, Jubilado na Sagrada Theologia, Provincial que toy, na fua Provincia Beneditina no Estado da America Portugueza, e segunda vez D. Abbade no Mosteiro do Rio de Janeiro, exhala na variedade de suas flores a fragrancia para orecreyo do espirito, sem que neste Viridario Evangelico fe descubra a menor imperfeição na boarepartição das primorosas plantas, que o revestem, e na artificiosa composição com que se adorna. As verdas des Catholicas, que estes Sermoens maniscesta o, esta o, e o, e vidando a huma particular lisonja para os tentidos, e a huma especial consolação ás espirituaes potencias para se empregarem no desprezo do mundo, e seguirem o verdadeiro desengano na ley de Deos. A isto excita hum perfeito Viridario, porque na fertil amenidade com que se acredita, bem mostra o decoro da austeridade Christaa a que convida. Na firmeza de suas vegetantes estrellas collocadas na esféra de odoriferos Astros perfuade aos peccadores profigao no perenne fentimento de suas culpas, para que se não affastem da perseverança na emenda da vida. A melhor galla, e lustroso enfeite, que nelle se admira, he a purpura da rosa, Rainha das flores, defendida por penetrantes, e agudissimos espinhos: mas no mesmo tempo em que estes lhe servem de indefectivel guarda, tambem são severos castigadores de sua vaidosa pompa demonstrativa da pouca du-Part. III. C iii ração

ração da vida humana. A isto perfuade todo o Viridario terrestre com a multiplicidade das melhores flores de que se reveste, empenhando-se seu Author na cultura de varias, e exquisitas plantas. Mas com mayor excellencia se admira neste sagrado Viridario, quando o Evangelico cultor, que se empenhou na sua composição, o plantou no campo da Igreja Catholica, sem algum defeito, repartindo com singular erudição as plantas, de que brotao as mimosas flores damelhor eloquencia. Como fao a magettade da Religiao Chrittan exaltada; a fantidade da Ley do verdadeiro Deos manifesta; a profundidade dos Divinos mysterios, aindaque altistimos, explicada; a gravidade da culpa reprehendida, e o rigor do castigo eterno ameaçado. E Viridario aonde se descobrem tao espirituaes flores justamente he todo E. vangelico, e dignissimo de se admirar plantado no mundo Christao, e nao menos paraisto da licença de V. Eminencia, por nao se encontrar nelle cousa offensiva das regras da Fé Orthodoxa, e rectidão dos bons costumes. V. Eminencia mandará o que for servido. Real Convento de S. Francisco da Cidade de Lisboa, 10. de Janeiro de

Fr. Manoel do Espirito Santo.

Vistas as informaçõens, póde-se imprimir o terceiro tomo do Viridario Evangelico, Author o P.M.Frt Mattheus da Incarnação Pinna, e depois de impresso tornarápara se conferir, e darlicença que corra, sem a qual não correrá. Lisboa, 11. de Janeiro de 1746.

Fr.R.Alancastre. Silva. Soares. Abreu. : Almeida, Trigoso.

05707

## 

# Do Ordinario.

Approvação do M. R. P. Mestre Fr. Francisco Augusto, Religioso de N. Senhora do Carmo, Ec.

#### EXCELLENTIS. E REVEREND. SENHOR.

Sta terceira parte do Viridario Evangelico, que ត្រាស់ ស្គងស្រីសាសា ស្គងសារ ស្គងស្គងសាស្ត្រីក្នុងសាស្ត្រីស្គង C compôs, e quer communicar ao publico por beneficio da estampa, o M.R. P. Mestre Doutor Fr. Mattheus da Incarnação Pinna, Monge da sempre illustre Congregação do Grande Patriarca S. Bento do Brafil; contêm treze Sermoens, todos partos legitimos do talento fecundissimo do seu Author; porque a naturalidade dos discursos he tao igual em todos, que só o seu grande engenho podia unir em hum volume treze Sermoens com ideas singulares: nelles se vê desempenhado inteiramete otitulo, que da a este seu Viridario; porque nos dilcurlos Moraes se achao as flores da virtude exhalando olorosas fragrancias, com que está attrahindo os animos dos Fieis para o exercicio de virtuosas obras, e nos Panegyricos se en contrao os fructos da santidade tao bem sazonados, que a mesma docura, com que os exorna, excita as vontades para que gostem a suavidade, que nellas achárao aquelles fantos exemplares, que melhor souberao tomar-lhe o gosto, quando as praticarao nas vidas; procurando ássim por este meyo, que aos vicios se tome tédio de sorte que na emenda dos costu mes veja o Author deste livro bem logrado o fructo do seu trabalho literario.

He gloria nao vulgar desta antiquissima Congrega-\$ iiii çao, ção, e Religiosa Familia, que os seus filhos doutissimos trabalhem com zelo tão incançavel para o bem espiritual dos proximos, conservando sempre aquelle recolhimento, e retiro do seculo, que tanto lhes recomenda o seu Santo Patriarcha; porque sem sahirem dos seus Religiosos Mosteiros illustrão a Igreja, ensinão a perfeição Religiosa, e fructificao tanto para o Ceo, que me não sey determinar se he mayor o fructo, que tirão da penitencia, e mortificação, que observão dentro dos claustros, adonde pratição as virtudes em silencio, ou se sexcedem a si mesmos nas doutrinas, que nos seus escritos ensinão aos proximos, quando sahem á luz com as obras, em que santamente empregarão o tempo, que lhes restou dos seus Monasticos exercicios.

Seguindo pois o exemplo dos seus mayores, quiz o Author deste livro augmentar a gloria da sua Religiao Sagrada, procurando que, de terras tao distantes, se fizesse publico neste Reyno o seu talento relevante na continuação da obra deste seu Viridario, no qual entendo que as duas partes antecedentes serão em tudo similhantes a esta terceira parte, a qual está tao abundante de slores de virtudes, e eloquencia sagrada, quanto chea de fructos desantidade heroica, exornada de singulares conceitos, provas genuinas, e Escrituras bem applicadas sem ossensia da nossa Santa Fé, nem opposição aos bons costumes: isto he o que entendo: Carmo de Lisboa, 16. de Abril de 1746.

Fr. Francisco Augusto.

V Ista ainformação, podem-se imprimir os Sermoens de que trata a petição, e depois de impressos tornem, para se dar licença para correr. Lisboa, 17. de Abril de 1746.

D. Jozé Arcebispo de Lacedemonia.

## [<del>M38M488M488M488M488M488M488M</del>

# Do Paço.

Approvação do M. R. P. Mestre Fr. Antonio de Nazareth, Religioso de Santo Antonio dos Capuchos, &c.

#### SENHOR.

Ste Florilegio delicioso, ou Viridario Evangelico, C que o Muyto R. P. M. Doutor Fr. Mattheus da Incarnação Pinna, Monge, e filho do Inclito, e Preexcelso Patriarcha S. Bento, Jubilado na Sagrada Theologia, Provincial que foy no Estado Brasilico, e segunda vez D. Abbade do Convento do Rio de Janeiro, pertende com licença de Vossa Magestade dar ao prélo, he o terceiro tomo: e quem ler o segundo, e primeiro, sem duvida se verá naquelle aprazivel engano, e agradavel erro, que elevava o entendimento daquelles pays, de quem diz Virgilio nao sabiao distinguir os filhos, huns com outros equivocados: Indifcreta suis, gratusque parentibus error; Æn. 10.292. Os tres tomos, que este grande Oraculo tem escrito, todos são filhos do mesmo parto, e tao parecidos, que só se podem distinguir pelo numero: assim os encheo de discursos elevados, assim os enriqueceo de penfamentos subidos, que o ornato de hum, parece composição de todos; em taes termos, que sendo todos tres irmãos, todos para a estimação se devem reputar como primos: mas quem fizer reslexão neste terceiro tomo, não poderá negar a razão que este tem para se dizer sem mysterio, ou trino e uno, ou pri-

meiro sem segundo.

He proverbio Aristotelico, e axioma Pitagorico, que o numero ternario he tao cabalmente perfeito, que he o compendio, e epilogo de todos: Tria sunt omnia, ipsum omne, & omnia in tribus sunt determinata; este terceiro tomo he tao singular, e unico, que he o epilogo do fegundo, e do primeiro: tanto se esmerou em este o Author, e apurou o seu engenho, que nos outros ideou o modello, e neste pôs o complemento; nos outros fez o ensayo, e neste mostrou o desempenho; porque em este seachao os assumptos mais curiosos, os conceitos mais agudos, os Textos mais ajustados, as provas mais genuinas, as palavras mais limadas, todas felectas, e em nada affectadas, antes compostas, e tao bem dispostas, que nos meimos periodos florecem primaveras na fragrancia do eftilo, e fructificao outonos na substancia do discurso. Treze Sermoens contêm este Sermonario, o numero treze lá tem sua correlação com o numero ternario, e a singularidade deste terceiro tomo bem mostra que o Author deste Florilegio ainda está nos seus treze: na variedade de figuras com que os adorna; fe inculcao as maximas da sua singularidade; nas engraçadas flores da Rhetorica com que os enfeita, se gostao os mesmos fructos da eloquencia: cada Panegyrico se equivoca com a arvore da Sabedoria, que a Providencia Divina plantou no Paraiso, naô pintada com os rasgos

de penna, mas felizmente nascida neste Viridario, a impulsos da natureza; porque os assumptos naturalmente nascem da raiz do Texto, e deste se dilatao em ramos, que fendo agradavelmente vistosos, lhes cortoti todas as folhagens, deixando-lhe so a delicia das flores para o recreyo, e a madureza dos fructos para o efpirito; porque sem perder o credito de Orador Optimo, logra o applaufo de Prégador Apostolico: ensina, abranda, e deleita, que são as prendas, que em outro Viridario affirma o Doutissimo Mendonça ha de ter a rhetorica do Prégador, e Orador, para prestar, e se as nao tem, nao presta a sua eloquencia: Optimus Orator ille eft, qui docet, qui fletit, qui delectat: bæc tria nisi præstet, non præstat eloquentia: Mendonc. in Virid. de floribus Rhetoricæ schol. 4. n. 95. Todas estas prerogativas soube conciliar o Author neste Viridario em tudo Optimo, na affluencia com que enfina aos nescios, na eloquencia com que deleita os entendidos, e na efficacia com que abranda os obstinados, merecendo justamente o titulo de Evangelico, florido, ameno, e fructuoso; fazendo-se assim não só acredor da licença, que pede, mas de que V. Magestade lhe ordene, para nossa utilidade, que escreva, e continue, como lá mandou ao amado Evangelista o Anjo do Apocalypse: Scribe, quia bæc verba fidelissima sunt, & vera. cap. 21. n. 5.; ou como lê Aretas: J'ermones isti fideles sunt, & veri; em tudo são estes Sermoens sieis, conformes, e uteis: uteis aos Fieis, conformes ás leys, e bons costumes, e nada tem de infieis ao Real servico de V. Magestade, que ordenará o que for servido. Lisboa, em o Convento de Santo Antonio dos Capuchos. aos 9. de Mayo de 1746.

Fr. Antonio de Nazareth.

Ue se possa imprimir, vistas as licenças do Santo Officio, e Ordinario, e depois de impresso tornará a esta Mesa para se conferir, e taxar, e dar licença para correr, sem a qual nao correrá. Lisboa, 16. de Mayo de 1746.

Vaz de Carvalho. Almeida. Carvalho.

The majority of the programme of the state o

and the said the said of the s

The state of the s

1. 2. Company of the company of the

but, one of managed traperty and and

and the state of t

DO

## DO SANTO OFFICIO.

V Isto estar confórme com o original, póde correr. Lisboa, 16. de Mayo de 1747.

Fr.R.de Alencastr. Silva. Abreu. Amaral. Almeida:

#### DO ORDINARIO.

PO'de correr. Lisboa, 19. de Mayo de 1747.

D. Jozé Arcebispo de Lacedemonia.

### DOPAC,O.

Ue possa correr, e taxao em quinhentos e cincoenta reis. Lisboa, 19. de Mayo de 1747.

Costa. Almeida.

# CIONIO CHER OF

Server of the first of the server of the ser

admit a less in a colon official and the selection of the

## ALSO ORDERADIA

And the American Commence of the American State of the American St

## CANGI

The second of th

# TABOA DOS SERMOENS,

Que se contém nesta terceira parte.

SERMAM I. Da Conceição purissima da Mãy de Deos. SERMAM II. Nas Exequias do Ex-

celletissimo Bispo do Rio de Janeiro.

SERMAM III. De N. Senhora do Pi-

lar.

SERMAM IV. Do Glorioso Principe dos Patriarcas.

SERMAM V. Da Soledade.

SERMAM VI. Do Santissimo Rosa-

SERMAM VII. Do Santissimo Sacramento.

SERMAM VIII. De N. Senhora da Graça.

CINCO

# CINCO SERMOENS NAS TARDES das cinco Domingas da Quaresma.

SERMAM XI. Na Tarde da primeira Dominga.
SERMAM XI. Na Tarde da fegúda Dominga.
SERMAM XII. Na Tarde da terceira Dominga.
SERMAM XII. Na Tarde da quarta Dominga.
SERMAM XIII. Na Tarde da quinta Dominga.
SERMAM XIII. Na Tarde da quinta Dominga.

SERMAMIV. Do Gloriofo Principo dos Patriarcas.

SEAMAIN VI. D. W. L. Marth to Lota-

Tio).

SERMAN VII. Do Santillimo Sacra-

SERMAN VIII. De N. Senbots da

CINCO



# SERMAŌI. CONCEIÇAŌ PURISSIMA

DAMÄYDE DEOS.

Em dia do Apostolo S. Thomé, na Igreja da Candelaria do Rio de Janeiro, estando exposto o Santissimo Sacramento. Anno de 1711.

Liber generationis Jesu Christi. Matth. 1.1.
Affer manum tuam, & mitte in latus meum.
Joan. 20.27.

S. I.



INCREDULIDADE, e a Fé, a obstinação, e a piedade, vemos em competencia hoje, sahindo ao theatro da solemnidade presente. (Senhor, que nesse Throno ostentando o vosto amor, apurais a nostentando o vosto amor, apurais a nostentando.

sa Fé.) O dia, e a devoção unirão na presente hora a incredulidade, e obstinação de Thomé com a Part. III, A nossa

Sermao I.

nossa Fé, e a nossa piedade. Thomé obstinado, sem se deliberar a crer o mysterio da Resurreição de Joan. 20.25. Christo: Non credam. Nós crendo já, com Fépia, o mysterio da Immaculada Conceição de Maria, ainda o desejamos confessar, como artigo definido, e augmentar com este os da nossa Fé, rogando a Deos nesta parte, como a Christo em outro

Luc. 17. 5. tempo os Apostolos: Adauge nobis sidem. Tão retardada esteve a Fé no Apostolo, para confessar; como em nós prevenida, e prompta a devoção para crer. O Apostolo, depois de incredulo, se deo por convencido; porque confessou finalmente o mysterio da Resurreição, em que duvidava. Nós, que temos por indubitavel que a May de Deos foy isenta da culpa original, esculamos já de ser convencidos neste ponto; mas para mayor credito de nossa devoção, e piedade, o que soy argumento para se render a obstinação de Thomé, será meyo para se exaltar o mysterio da Conceiçao de Maria; porque o mesmo lado, que segunda vez de fez aberto, e patente para prova da Resurreição de Christo: Affer manum, & mitte in latus meum, Enoli esse incredulus; hoje se abrirá tambem (ou veremos que já na primeira vez se abtio) para que a May de Deos em sua Conceição fosse preservada da culpa original. Entremos pelos Evangelhos,

da solemnidade, e do presente dia.

2 Liber generationis fesu Christi. Livro da geração de Jesu Christo. E qual será a propriedade, com que, celebrando a Igreja a Conceição de Maria Santissima, nos traz á memoria a geração temporal de Christo? O meu Santo Anselmo a deo muy propria; porque diz que a Conceição da May

Purissima foy talhada pela geração do Filho: Conceptio Matris generatio est Filii; de tal sorte, que nao chegaremos a penetrar o mysterio daquella Conceição; sem que nos recordemos desta geração: Dominica Matris Conceptionem colere, Christi generationem est commemorare. Atéqui o Santo Doutor. Mas em que consistirá a proporção, e conrespondencia entre a Conceição de Maria e a geracaolde: Christodina leguaval a risola zomer si

D. Anfelni. Epist. ad Epifc. & Ora thod. Angl. sive tract, de Concept. B. Mar. in fine.

Para descobrirmos nos a razao, le propriet dade delta similhança, já que a não declarou Santo Anselmo, devemos notar que na Conceição da Senhora de no mysterio della nao celebramos la obra da natureza p mas sim o prodigio da graça, Nao festejamos que Maria Santissima fosse concebida em Santa Anna por geração natural: solemnizamos sim, que pelos merecimentos de Christo, já previstos, fosse preservada da culpa original, e della remida antes que a contrahisse. Com esta clareza, e advertencia, comparemos agora o mysterio da Cônceição da May como mysterio darge- 1800 a di ração do Filho. Para esta, como ensina a Fé, não houve consorcio de Varao. Maria Santissima encendida em amor de Deos distillou de seu coração humas gottas de fangue purissimo, do qual se formou o corpo, em que o Divino Verbo incarnou. Assim o entende a Theologia Mystica, e a D. Bonav. Escholastica com S. Boaventura, Santo Alberto Magno, e muitos outros Doutores: Gutte sanguinis purissimi ex corde destaxerunt in locum, ubi conceptio fit : .: & corpus perfectissimum efforma- orat, 12.n.6. tum est ex illo sanguine. Passando agora da gera- Mysic Ciução do Filho ao mysterio da Conceição da May, partia Del

Reveist

B. Alb. M. Bonher, t. 2. Conc. pro die Vener, S. n. 8. Aguil.

A ii

Sermao I. isto he, a sua redempção, e preservação; qual vos parece foy o preço especial da preservação, e anticipada redempção de Maria Santissima? Que merecimento vos parece offereceria Christo ao Eter-Concept. B. no Padre, especialmente applicado pela preserva-. Mar. . 11 (12t. ção de sua Mãy Santissima, a quem especialmente remia, preservando-a de toda a culpa? 18 04 18 Para resolvermos estas questao cabalmente. havemos abrir o Evangelho do presente dia, e entrar pelo lado de Christo aberto : Affer manum tuam; & mitte in latus meum; Accircunstancia do dia , e concurrencia deste Evangelho me faz descobrir agora, o que já d'antes me tinha persuadido; eher que o preço, com que Christo remio a fua May Santissima , le o merecimento especial, que offereceo ao Eterno Padre, para a preservar do contagio de Adao, foy o Sangue do coração, que lhe emanaría do lado, quando a lança cruel, que lho abrio, lhe traspassasse tambem o coração, como foy revelado a Santa Brigida: e eiseaqui o Revelat. lib. 2, C. 21. como se descobre o mysterio da Conceição da May, no mysterio da geração do Filho. Concorreo a Mãy com o fangue mais puro de seu coração para gerar o Filho :: e este, com o Sangue purissimo de seu coração, concorreo para remir, e prefervar a May. Na geração de Christo se empenhou Maria: e pelos mesmos lances se tinha desempenhado Christo na Conceição de Maria. Na geração de Christo deo a May o sangue do coração para o Filho: e na Conceição da May offereceo o Filho o Sangue do die Venei, S. zerd. de B. coração pela May. Não seja só pensamento meu, o v. Acad. i. que tambem foy conceito do men Illustrissimo Zerlect. 8. fub. da: Sanguis, qui miro fonte, ex caso enecti corpolect. un.... ris 67211-

5.

ris latere fluxit, adsono concentu ad immaculatum sanguinem, ex quo compactum fuerat Domini corpus, alludit. Este he o fino, e admiravel primor. por onde a Conceição de Maria se mostra na geração de Christo não escuramente expressada: Dominica Matris Conceptionem colere, Christi generationem est commemorare. Esta he tambem a propriedade, que nos offerece a (talvez mysteriosa) occurrencia dos Evangelhos: dando-nos o fegundo luz para se descobrir o assumpto no primeiro: Liber generationis Jesu Christi. Affer manum tuam, & mitte in latus meum. Maria Santissima remida, e preservada da culpa original por virtude do sangue do coração de Christo, que lhe emanou pela Chaga do lado, he toda a novidade do assumpto, mas nao da materia. Entremos a desempenhar em tao antiga materia tao novo assumpto. e imploremos o auxilio da Divina graça.

#### AVE MARIA.

11.3

S. II.

Liber generationis Jesu Christi. Affer manum tuam, & mitte in latus meum.

A geração de Christovemos hum empenho da Conceição de Maria: e no mysterio da Conceição desta Senhora hum desempenho da mysteriosa geração de Christo. Deseu coração distillou a Mãy de Deos o mais puro sangue, para se formar o corpo, que na Incarnação unio a si o Divino Verbo. Este, para que sua Mãy Santissima Part. 111. A iii fosse

fosse preservada da culpa, quando se concebesse, osserceo o Sangue do coração, que previo she sahiria pela Chaga, e porta do lado, quando sho abrissem na Cruz. Não sou muy amigo de novidades. Mais quero sahir com o que disserão os antigos Padres, do que inventar assumptos, que shes não passarão pelo entendimento; e o que agora me ouvis, muito antes o disserão elles, e primeiro que todos o Grande Tertussiano, que começou a slorecer em doutrina, quando acabava o segundo seculo da Igreia.

grave somno, como profundo, e extatico, em que esteve no Paraiso, figurava a Christo morto na Cruz; e elevando o conceito, disse, dilatando mais o discurso, que assim como do lado de Adao adormecido sahio a triste Eva, may dos viventes, assim do lado de Christo morto sahio aquella ditosa, e melhor May dos viventes, que em Eva se figurou: Si enim Adam de Christo figurabat, somnus Ada mors erat Christi, dormituri in mortem, ut de injuria perinde lateris ejus, vera mater viventium figuraretur. Ninguem ignora que em Eva se figurou Maria Santissima, assim como Christo em Adao. Eva foy concebida, ou formada em graça original: Maria Santissima tambem concebida em graça, porque preservada já da culpa original. Eva foy tirada do lado do primeiro Adao; porque delle sahio a materia para ser formada a que havia de fer may dos viventes. Maria Santissima foy preservada da culpa no lado do fegundo Adao; porque do lado de Christo morto sahio o preço da redempção, e preservação da que se concebia para segun-

Terrull, libro de Anima. c. 48. Da Conceição.

da, e melhor May dos viventes. Esta he a propriedade, e pi ofundissimo conceito, que o mesmo Tertulliano (sempre sentencioso) comprehendeo nas palavras do seu ultimo periodo, que ouvistes: "Ot D. Chrysoft. de injuria perinde lateris ejus, veramater viven- Sylv.tom.s. tium figuraretur. Notavel sentença! O merecimen- in Evang. to do Sangue, e Chaga do lado consistio na injuria, q.40, n.18. que com ella se fez a Christo, como dizem os Doutores com S. Joao Chrysostomo, e Euthymio; porque como se executou morto Christo, offendia só pelo que injuriava; mas dessa injuria resultava para Maria Santissima ser a segunda Eva , concebida em graça, para segunda May dos viventes; porque no merecimento dessa injuria, ou no Sangue dessa injuriosa Chaga esteve o preço de sua redempçao, e preservação.

7 Quasi que disse o mesmo Moysés Barcepha, Bispo da Syria, e famoso entre os grandes Padres, e Escritores do decimo seculo da Igreja; porque disse que Christo fora ferido no lado para redempçaō, e remedio da culpa daquella mulher, que nasceo do lado de Adao: Lancea latus Christiper- Barcepha cussum est, ut lueret, & expiaret fæminæ illius Oper. sex scelus, quæ ex latere viri per costam fuerat ena- dier, ta. Ferio o ponto, mas nao o mysterio; porque apontando bem a ferida, não applicou bem o mysterio della. Ferio se o lado de Christo, sim, para remedio, e especial redempção de huma mulher; mas não ha razão para que se diga que a mulher, especialmente remida com o Sangue, e Chaga do lado de Christo, fosse a primeira Eva. Assim como Christo, para remir a Adao, nao applicou particularmente por elle algum especial merecimen-

Euthym, &

A iv

160

: 01

Ibid.

to; assim onao fez na redempção da primeira Eva: mas sim na redempção, e preservação da segunda, que para a vida da graça foy gerada, ou formada nodado de Christo, segundo Adao, como nos infinúa o Texto dos Proverbios na Versao Chaldaica: Eram in latere ejus. Duas vezes foy a Mãy de Deos concebida: huma desde a eternidade, na mente Divina: Nondum erant abyst, & ego jam concepta eram: outra em Santa Anna, ao tempo de existir, e apparecer neste mundo. E se a primeira Conceição, de que falla o Texto, foy no entendimento Divino, em cuja idéa se concebem todas as creaturas; como diz a Senhora que no lado estava concebida ab aterno? Ego jam concepta; eram in latere ejus? Porque naidéa, e mente Divina, o ser que tinha a May de Deos só era representado; e lá se repre sentava pura, e preservada da culpa, quando se concebia, por virtude do lado de Christo aberto, para sua especial redempção, e preservação; assim como para Eva ferabrio o lado de Adao.

8 Parece que logo no principio do mundo, e entre as obras da creação delle, quiz Deos se visse em figura o que depois havia de obrar nos mysterios da redempção; porèm Eusebio Emisseno, ainda sem olhar para tao expressa figura, reconheceo o mysterio da especial redempção de Maria Santissima, quando entendeo que do Sangue desta Purissima, e Immaculada Mãy recebêra Christo o Sangue, que offereceo por ella: Sanguinem, quem etiam pro Matre obtulit, de sanguine Matris accepit. E do Sangue de sua Mãy Santissima qual soy o Sangue, que recebeo Christo? Foy, co-

Emifien. Homil. de Nativ. Dom.

. 7 1

mo

guinem, quem etiam pro Matre obtulit.

9 Agora se descobre o mysterioso sim de assistir Maria Santissima junto à Cruz, em que estava crucificado Christo: Stabat juxta Crucem Jesu Joan, 19.253 Mater ejus; e foy, porque sahindo-lhe com impeto o Sangue do coração pelo lado, se encaminhasse para ella, a quem buscava como especial preço de sua redempção. Os rios, em seu perenne curso, buscao continuamente o mar, donde sahírao; para que dispendendo com elle o cabedal de suas agoas, se possao desempenhar da divida, que contrahírao, quando as recebêrao. Assim aquelle rio de Sangue, que sahio da fonte do coração de Christo, buscava a Maria Santissima, como querendo recolher-se, e tornar para o principio, e virginal ventre, donde havia sahido, segundo discorre S. Gregorio Nazianzeno: Quasi gestivisset in virgineum uterum redire; e bem; porque se dirigia esse Sangue, como preço, e desempenho daquella May, que o dispendeo para Christo.

10 O Sangue, que Christo derramou no Horto a impulso de suas agonias, diz o Texto que sahia buscando a terra apressadamente: Gutta san- Lue, 22, 442 guinis decurrentis in terram. Tambem sobre a meima terra se derramou o Sangue, que á violencia dos açoutes, espinhos, e cravos lhe sahio das veas; porque como esse Sangue indistinctamente era offerecido por Adao, e toda a sua posterida-

D. Gregor. Naz. apud Zerd, de B. fect. 8. luba

de, buscava na terra, como na propria origem. toda a natureza humana. Ou na terra buscava a Adaô sepultado já, para que nas cinzas deste todana sua descendencia se purificasse da culpa, que contrahio. Disse-o, depois de Tertulliano, Santo Agostinho: Ut sanguis ille pretiosus, etiam corporaliter, pulverem antiqui peccatoris, dum di-D. August. gnatur stillando contingere, redemisse credatur. Serm. 71. de Mas como o Sangue do coração de Christo era especial redempção, e preservação de Maria Santissima, em correspondencia do Sangue, que a Christo dera na Incarnação; para ella especialmente se encaminhava: Sanguis, qui miro fonte, ex caso enecti corporis latere fluxit, adsono concentu ad immaculatum sanguinem, ex quo compactum fuerat Domini corpus, alludit. Quasi gestivisset in virgineum uterum redire.

> E se bem attendermos para as mysteriosas circunstancias da mesma Chaga do lado, diremos que estaô efficazmente persuadindo a sua especial applicação para remedio preservativo da May de Deos. Notay. Já tinha Christo espirado, quando a lança cruel com violencia tao grande lhe rompeo o lado, que tambem lhe traspassou o coração. lá nao podia lervir; nem merecer; quando recebeo essa ferida. E por ventura haveria Chaga no Sacrosanto corpo de Christo, que para nós nao fosse meritoria? Certo he que nao. Foy tambem essa Chaga meritoria; mas (como ensinao os Theologos, e dizem os Interpretes) não ao tempo, em que se executou. Teve o seu merecimento, quando le previo. Em vida previo Christo, que depois da morte com summa injuria lhe abririao o peito;

> > e trai-

Temp.

Tertullian. lib. 2. con-

traMarcian.

Theol. comuniter cũ Lugo de Incarn. difp. 27. fect. 4. n. 60. lnterp. cum A. Lapid.in Joan. 19. V. 33. S. Di-EES.

e traspassariao o coração: acceitou a Chaga, e a injuria, e a seu Eterno Padre a offereceo; e nesta previsao esteve o merecimento da Chaga. Attendey agora para a Conceição de Maria Santissima, e achareis que a culpa nella só foy prevista. Prevío o Filho de Deos, que Maria Santissima, como filha de Adaō, incorreria na culpa original; mas como a havia escolhido para May, movido do amor de Filho, e tal Filho, decretou remí-la, e preservá-la dessa culpa, que previo. Pois com que merecimento a havia de preservar, e remir especialmente, senao com o merecimento daquella Chaga, e daquelle Sangue, que só foy meritorio, quando foy previsto? As mais Chagas, que ao tempo de sua execução forão meritorias, derramem o Sangue, com que propriamente se haō de remir culpas contrahidas, e executadas, mas para especial redempção de huma culpa, que pela May de Deos nem foy executada, nem contrahida, (porque foy prevista sómente) haja tambem huma Chaga, que, nao fendo meritoria, quando se executou, só foy meritória, quando foy prevista.

Todas as mais Chagas forao para Christo de sentimento, e dor, quando as recebia; só a Chaga do lado nao, como sabemos: e a razao, ou o mysterio he; porque as mais Chagas geralmente se applicavao para remedio de culpas, que o aggravárao, e ossendêrao: a do lado especialmente se ossereia para redempção de huma culpa, em quem o não chegou a ossender, porque a não commetteo, nem contrahio; qual soy a culpa original em sua Máy Santissima. Nas Chagas, que recebeo o Salvador do mundo, se representao os

pecca-

peccados, que tomou sobre si, para satisfazer per Isi. 53. 5, los homens: Vulneratus est propter iniquitates nostras; e, como enfina o Angelico Mestre S, Thomaz, dispôs o rigor da Justiça Divina, que na quadidade das chagas se visse a qualidade das culpas. conforme ao disposto na antiga Ley, em que se mandava, que com os delictos se mensurassem, e Deuter, 25. proporcionassem as chagas: Pro mensura delicti erit plagarum modus. Seriao humas culpas mais enormes, e mais aggravantes, que outras : por ifso tambem humas Chagas forao em Christo mais crueis, e mais penetrantes, que outras. Mas porque na Immaculada Virgem a culpa fó havia de fer prevista, e por isso não chegaria a causar dor, ou sentimento a Christo; houve tambem huma Chaga em seu Sacratissimo corpo, recebida sem dor. e sem sentimento, só meritoria, quando prevista, para que com o Sangue della fosse a May de Deos remida, e preservada da culpa, que só foy prevista, e nao chegou a se contrahir.

#### S. III.

Iscorri atéqui, fundado na Doutrina J dos Padres, e attendendo ás circunstancias da Chaga, e Sangue do lado. Passemos agora ao Sagrado Texto, em que Deos se dignou de revelar os seus mysterios; porque entendo que entre os do Apocalypse acharemos alguma figura do presente. Diz S. Joao, que vira abrir-se o Templo de Deos no Ceo, e apparecêra logo a Arca Apoc. 11.9. do Testamento: Apertum est templum Dei in Cælo, & visa est Arca testamenti. Notavel visao! Diffi

Difficultofo Texto! Se o Evangelista Profeta no livro do Apocalypse escreve que na Celestial Cidade da Jerusalem Triunfante nao vira Templo algum: Templum non vidi in ea; como nos diz, Apoc. 21. e persuade agora que no Ceo se abrira o Tem- 22: plo de Deos, e que nelle fora vista a Arca do Testamento: Apertum est Templum Dei in Calo, & visa est Arca Testamenti? Que Templo he este, que se abrio no Ceo, onde nao ha Templo? 14 Nao he difficultosa a reposta, porque he patente o mysterio, nao menos do que a difficuldade: O Templo, que Saloao vio no Ceo; era o Sacrosanto Corpo de Christo na Militante Igreja. Para esta interpretação tenho mão menos authoridade, em que me funde, que huma exposição do mesmo Christo, referida não por outro, mas pelo mesmo Evangelista; ainda que em outro lugar : Ille autem dicebat de Templo corporis sui. Joan. 2, 21] Seguio S. Joao no Apocalypse a doutrina, que deixou escrita no Evangelho. Neste, conformandose com o entender de Christo; disse que o seu Corpo era Templo; e no Apocalypse, vendo que se abria o Corpo de Christo, disse que se abria o Templo de Deos: Apertum est Templum Dei. Abriose este Templo, que he Christo, e a Chaga do lado foy a porta, que se abrio nelle. Oucamos a Ruperto Abbade: Ostium lateris Templi vulnus est Rupert, in in latere lanceato dominici pectoris. Em proprios lib. 3. Reg. termos diz o mesmo Evangelista que hum Soldado com a lança abrira o lado de Christo: Lancea Joan. 19.342 latus ejus aperuit. Naor dizaque lhe ferio, ou traspassou o lado; mas sim que lho abrio: Aperuit; porque como aquelle Corpo era Templo de Deos,

Sermao I. Deos, e o lado a porta, ferí-lo, e traspassá-lo era abrí-lo; e entao o abrírao, quando lho rafgárao com a lança: Apertum est Templum Dei. Lanced latus ejus aperuit. ire negA Agora novo reparo. Pois no lado de Chrifto aberto podia ser vista a Arca do Testamento? Sim ; porque assim o assirma o Texto: Visa est Arca Testamenti. Mas que Arca do Testamento seria esta que o Evangelista vio no lado de Christo aberto? Seguindo a Fabro Celestino, era Maria Santissima, no mysterio de sua Conceição Immaculada : Arca divini, bumanique fæderis ab initio sui este, & immaculat a Conceptionis. Parece que previo o nosfo pensamento; para o authorizar. Abrid-se o lado de Christo me o que particularmente se vio; foy Maria Santissima, Immaculada; e Purissima em sua Conceição; porsa antor que o lado de Christo especialmente se abrio parà que Maria Santissima se visse pura, e limpa, quando se concebeo : Apertum est Templum Dei in Cælo. Lancea latus ejus aperuit. Visa est Arca Testamenti. Maria est arca divini, humanique fæderis, ab initio sui esse, & immaculata Conceptionis. Hum Texto dos Canticos servirá de letra ao presente Symbolo do Apocalypse.m. 16 Nos Cantares expressamente declarou Christo, Esposo Divino, que sua May Santissima Cant. 4. 7. era immaculada, e livre de toda a culpa: Tota pulchra es, & macula non est in te. Tres vezes a chamou para a coroar com tres coroas, como triunfante da culpa original, mortal, e venial: Veni

de Libano Sponja mea, veni de Libano, veni : coronaberis de capite Amana, de vertice Sanir, &

Her-

Fabr. Cœleftin. tract.1. de Conception, B. V.

Can 15.11. Veri. 8.

(122 1

Da Conceição.

Hermon. E he muito para se notar, que acabando Christo de fazer tanta expressão da immaculada pureza de sua Mãy Santissima, e das coroas, que merecera pelos triunfos, que conseguio da culpa, logo passou a the dizer assim: Vulnerasti Vert. . cor meum, soror mea sponsa, vulnerasti cor meum. Feriste-me o coração; feriste-me o coração, não só com a setta do vosto amor, mas tambem com a lança cruel, que me traspassou, e abrio o lado na Cruz: Per carnale vulnus, quod Christus in Cru- D. Bern, sive ce accepit in latere; commentou admiravelmente Author lib. S. Bernardo. E que dependencia tem a pureza min. sempre immaculada da May de Deos desta ferida do coração, e Chaga do lado de Christo, para della se fazer memoria, logo que se declarou ser Maria Santissima izenta de toda a culpa, e immaculada? Muita, e nao menos que a do effeito com a sua causa; porque esta Chaga soy a causa especialmente meritoria daquella immaculada pureza. O Sangue do coração traspassado, que emanou, e lahio por ella, era o preço, com que a May de Deos foy preservada da culpa: por essa razao, quando Christo declara a pureza immaculada de lua May Santissima, faz logo expressão, e memoria da Chaga do lado, e ferida do coração, para que se entenda que com o Sangue delle soy esta Senhora remida de toda a culpa: Tota pulchra es, E macula non est in te. Vulnerasti cor meum, vulnerasti cor meum. Per carnale vulnus, quod Chriflus in Cruce accepit in latere. SENTED TO THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE SE

#### 6. IV.

17 TOtay agora estanotavel ampliação do noslo assumpto, que dará tambem a divisaõ delle. O Sangue, que sahio pelo lado de Christo, especialmente era, ou figurava o Sangue do Sacramento Eucharistico, como dizem os Expositores, feguindo a S. João Chrysostomo, Santo Ambrosio, e a Santo Agostinho. Pois se Maria Santissima foy remida, e preservada da culpa original, pelo merecimento, e preço daquelle Sangue, que emanou do lado de Christo; tambem foy especialmente preservada, e remida com o Sangue do Sacramento Eucharistico. De sorte que, como este Sangue Eucharistico ( além de sahir do coração de Christo, onde tinha a fonte) trazia sua origem do sangue do coração da Senhora; tambem le applicava especialmente por ella, como en retorno, (deixay-me usar das mesmas palavras, com que se explica a Veneravel Soror Maria de Jesus na sua Mystica Ciudad de Dios) lib.7. cap.8. como en retorno de la Sangre, que dió en la Incarnacion del Verbo, para que de ella se formasse aquella Humanidad Santissima, con quien se unió hypostaticamente. E esta he a razao de dizer Christo, que sua Immaculada May lhe feríra ocoração duas vezes: Vulnerasti cor meum: Vulnerasti cor meum. Não recebeo Christo mais de huma Chaga no coração; pois como duas vezes foy nelle ferido por esta Immaculada Senhora? Porque se bem a Chaga só era huma, no effeito erao duas Chagas, pois duas vezes se derramou o Sangue 11 . 2

Mystic. Ciudad. part. 3. num. 124.

do coração de Christo. No Sacramento huma vez: Vulnerasti cor meum; e outra vez na Cruz: Vulnerasti cor meum; para que a preço de hum, e outro Sangue, especialmente applicado, sosse a Mãy de Deos preservada de toda a culpa: Tota pul-

chra es, & macula non est in te.

E sem duvida mysteriosamente convinha que o Sangue do Sacramento Eucharistico, e Sacrificio incruento, fosse especialmente applicado para remedio desta Immaculada Senhora, não menos que o do coração, e lado de Christo. Porque a preservação da culpa em Maria Santissima foy huma redempção anticipada, na qual Christo se anticipou a offerecer a seu Eterno Padre o preço da redempção de sua May Santissima, para que ella nao chegasse a contrahir a culpa. E qual foy o Sangue, que Christo offereceo anticipadamente? Certo he que foy o do Sacramento; porque antes que lho tirassem com violencia, elle se anticipou com divina, e amoroía traça a derramá-lo, e a offerecê-lo no Sacrificio, que instituio na ultima Cea. Pois esse foy o que especialmente se appliçou para anticipada redempção desta Immaculada Senhora. De sorte que o Sangue do lado, e o Sangue do Sacramento, assim como erao ambos o mesmo Sangue, assim erao duas partes do mesmo preço, com que a May de Deos foy remida, e preservada de toda a culpa. Concorreo a Chaga do lado, só meritoria quando soy prevista; porque na Senhora a culpa original nao foy contrahida, foy só prevista. Concorreo anticipandose o Sangue do Sacramento; porque em Maria Santissima a redempção se anticipou à culpa. Hum, . Part. III. e oue outro Sangue emanava do coração de Christo: por isso huma, e outra vez lhe serio esta Senhora o coração para ser Immaculada: Tota pulchra es, & macula non est in te. Vulnerasti cor meum, vul-

nerasti cor meum.

19 O livro dos Cantares de Salomão he todo mystico; mas neste ponto parece que historica. e literalmente se nao explicaria com mais clareza a favor do nosso assumpto. E com tudo, bem advirto que me he preciso não passar adiante, sem satisfazer a hum reparo, que em vós estou percebendo. He este: O Sangue do Sacramento, e o que emanou do lado de Christo foy, e he a redempção, e remedio de todos os homens: pois como podia hum, e outro ser applicado para especial preservação da Immaculada Senhora? Porque esfa he a virtude infinita do amor de Christo, e do infinito valor de suas acçoens meritorias. Nem hum merecimento, e nem huma acção ordenava Christo, ou dirigia especialmente por algum dos homens, que não fosse meritoria para todos; porque se offereciao por todos os homens, ainda quando se applicavao especialmente por alguns.

A jornada, em que Christo tanto se satigou, sahindo de Judéa, e caminhando para Galiléa, se ordenava, e dirigia a converter em Samaría huma mulher, que da Cidade de Sicar havia de sahir à sonte, em que descançasse Christo. Em Capharnaúm, Emporio celebre de Judéa, sazia repetidos milagres; em Betzaida prégava, para com as suas prégações, e milagres converter os moradores de huma, e outra Cidade. Mas nesses milagres, e prégações, como naquella jornada,

mere-

Da Conceição.

19

merecia Christo para todo o mundo. No Cenaculo orou pelos Apostolos: na Cruz orou pelos que o crucificavao. Mas essa oração applicada no Cenaculo pelos Apostolos era meritoria para os homens todos; e essa oração, que na Cruz se applicava pelos inimigos, para todos os homens era meritoria. Assim tambem o Sangue do Sacramento, e do lado era de redempção para todos os homens; porque o merecimento delle era por todos offerecido, mas era especialmente de preservação para Maria Santissima, porque para este sim especialmente applicou Christo o Sangue, que Sacramentou na Cea, e o que do lado derramou na Cruz. Satisfeito assim o reparo, que se nos propunha, entremos a ponderar agora com distinção as duas partes deste preço da preservação de Maria Santissima, e vejamos em particular o que está insinuado em commum.

### \$. V.

21 D Afgou hum Soldado o peito de Christo 1 com lança tao violenta, que lhe traspassou o coração de parte a parte; como já ouvimos fora revelado a Santa Brigida, além de ser commum sentir dos Padres, e Expositores; e logo desta ferida manou Sangue: Unus militum lan- Joan, 19.341 cea latus ejus aperuit, & continuo exivit Sanguis. E por quem mais especialmente que pela May, applicaria o Filho o Sangue, que do coração lhe sahia? Bem sey eu que offerecendo Christo pelos homens, sem excepção alguma, todo o Sangue, que derramou, nao excluhio da participação

paçaõ delle a sua Mãy Santissima, nem sez divisivel o preço de seu Sangue, com distinção entre os que remia. Mas para conresponder inteiramente ao intenso amor, com que Maria Santissima para o conceber, e elle incarnar, havia distillado o sangue do coração proprio; pedia a razão, e o primor, que tambem Christo desse, e osferecesse por ella com muita especialidade o Sangue do coração: para que não faltasse no perfeitissimo amor do Filho hum quilate, que singularmente

acrifolou o amor da May.

22 Quiz Deos provar o amor, que lhe tinha o Patriarca Abrahao, e lhe mandou que facrificasse o seu unigenito filho Isaac. Obedeceo Abrahao, tirou de si o silho, que tinha, para o dar, e offerecer a Deos. Com tal fortaleza, e constancia armou o golpe para ao filho tirar a vida; que supposto o braço lhe ficou suspenso, o mesmo Deos julgou por executada a acção, e por completo o sacrificio. Neste caso entra Deos a premiar o merecimento de Abrahao, e a conresponder a esta sem igual fineza de seu amor, e lhe faz duas grandiosas mercês. Promette-lhe a sua benção: e além desta, que lhe dará tantos filhos, quantas são as Estrellas, que esmaltão o Firmamento, e as arêas, em que bate o mar : Benedicam tibi, & multiplicabo sementuum sicut Stellas Cali, & velut arena, quæ est in littore maris. E por ventura ficaria satisfeito Abrahao? Sim; e com muito menos pedia a razao, e a justica, que se contentasse. Mas Deos ainda se não dava por satisfeito; porque ainda se nao julgava desempenhado. Ainda prometteo a Abrahao que lhe daria o seu pro-

Genel. 22,

prio, e Unigenito Filho para delle nascer incarnando na sua descendencia: Et benedicentur in se- 1bid. 18. mine tuo omnes gentes terra; continuou o Texto: Quod est Christus, commenta S. Jeronymo. D. Hier. in Difficulto agora. In the second of the

23 He cerco que na sua benção dava Deos a Abrahao muico mais do que elle lhe tinha offerecido em Ilaac. Além de que, le Abrahao tirava de si hum silho, Deos o premiava, e lhe conrespondia com innumeraveis, filhos., Pois como se nao dá por desempenhado, como se nao aquieta o amor de Deos, se tao grandemente está premiado o amor de Abrahao, e conrespondida a fineza, que havia obrado? Porque julgava Deos que em quanto lhe nao désse tambem o seu Unigenito Filho, ainda podia requerer Abrahao que com outras mercês, posto que grandiosas, se nao achavao bem conrespondidos quantos quilates mostrou o seu amor naquelle sacrificio, em que lhe offerecia o seu unigenito Isaac. Podia allegar o Patriarcha nesta fórma. Sem duvida (Senhor) muito he o que me dais, quando me prometteis a vossa benção; mas não tirais de vos para mim, como eu, que facrificando-vos o filho unico, que tinha, de mim o tirava para vos. Eu vos dava o meu filho unigenito; vós porém, supposto me prometteis tantos filhos como as Estrellas, e arêas, ainda me não dais o Unigenito Filho, que tendes. Quando me mandaveis que sacrificasse Isaac, me advertieis que era Isaac o meu filho, a quem amo : Tolle filium tuum unigenitum, quem Genes, 22, 21 diligis Isaac; pois como me quereis agora satisfazer com innumeraveis filhos, se nenhum delles Part. III. B iii

he o vosso Filho, a quem amais? Todas estas razoens da parte de Abrahao estava Deos vendo, e pezando: e como queria premiá-lo, conrespondendo-lhe a todos os quilates, e circunstancias de seu amor, se deliberou a dar-lhe tambem o seu Unigenito Filho, para satisfação, e desempenho cabal de sua gratisicação: Benedicentur in semine tuo omnes gentes terræ; quod est Christus.

Ajustadamente para o nosso caso. Tinha Christo derramado já o Sangue de todo o seu corpo para redempção de sua May Santissima, quando o derramou por todos os homens, sem desta generalidade exceptuar algum; mas parece que reflectindo em que sua May Santissima, para lhe dar a humanidade, distillou o sangue, que tinha no coração: julgou que para conresponder cabalmente ao que recebêra da May, devia por ella dar com especialidade o Sangue, que ainda lhe ficara no coração. Como se discorrêra que não especializando elle a sua May Santissima na circunstancia desta dadiva, nao ficaria o seu amor perseitamente desempenhado daquella ardentissima charidade, na qual incendido o coração de Maria Santissima, deo o proprio Sangue para a Incarnação. Com este amoroso impulso abrio o peito, e dando entrada em seu coração álança, derramou pelo lado copioso Sangue. E este seria o singular mysterio, com que ferido o lado, e coração de Christo emanou Sangue, e juntamente agoa: Exivit Sanguis, & aqua. O Sangue era o preço da redempção: Habemus redemptionem per Sanguinem ejus; a agoa era symbolo da May de Deos Purissima de toda a mancha, e de toda a culpa: Ma-

Joan.19 34.

Ad Coloff.

Maria est aqua purissima, diz Richardo de S. Lou Richard à renço: e só esta Chaga (notay) deo Sangue, e s. Laur. de Laud. V. agoa; porque resolvendo-se o Redemptor do lib. se mundo a derramar o Sangue do coração, quiz que com elle sahisse na agoa hum expressivo de sua May Santissima, para revelar assim que aquelle Sangue era o preço especial da redempção della. Parece que sahio esta agoa milagrosa para fazer indubitavel o nosso assumpto, e she tirar toda a contradição: Aqua egressa omnem controversiam Theophil in miraculo tollit, disse Theofilato, como se fallara para o nosso ponto. Era Sangue applicado á agoa o que sahio do lado; porque era Sangue, que especialmente se applicava para preservação de Maria Santissima, em desempenho do sangue do coração, com que ella concorreo na geração de Christo.

25 Perguntao os Expositores se do lado de Christo sahirao juntos o Sangue, e agoa? Resolvem muitos, e de grave nota, que successivamente: primeiro o Sangue, e depois a agoa; e assim parece mais conforme ao Texto: Exivit Sanguis, Joan, 19,34. & aqua. Até nesta circunstancia achamos confirmação para o que dizemos. O prodigio da Conceição da Senhora confittio em que primeiro fosse ella preservada da culpa, e concebida depois. Antes que a Senhora sahisse da mente Divina a se conceber em Santa Anna, já estava remida por Christo; porque já o Filho de Deos tinha offerecido a seu Eterno Padre o previsto merecimento de seu Sangue para a preservar da contracção da culpa. Pois eis-ahi o que nos infinúa a fonte, que se abrio no lado de Christo. Sahe a-agoa, em que Maria

Sermao I.

tom. 4. T.5. Did. t. n. 10,

Santissima estava significada, e o Sangue como villar. Pint. preço de sua redempção, e preservação: Sanguis in pretium, aqua in signum, diz Pinciano; mas primeiro o Sangue, que era a preservação, e depois a agoa, que he Maria, para que com esta circunstancia, à vista de olhos se maniseste que esse era o Sangue anticipadamente applicado á May de Deos, em preço de sua redempção, ou preservação. Segundo a ordem da natureza, a agoa havia de sahir primeiro, e depois o Sangue, por ser mais intimo ao coração; mas, legundo a ordem do mysterio, primeiro sahio o Sangue, e depois a agoa; porque se na providencia commum primeiro he a conceição em peccado, e depois a redempção delle: na providencia especial a preservação de Maria soy antes, e a sua Conceição depois. Isto só na Chaga do lado se figurou: Exivit Sanguis, & aqua; porque com o Sangue, e agoa, que por ella emanárao do coração, queria Christo revelar ao mundo, que esse Sangue era especialmente o preço da redempção de sua Mãy Santissima, a quem por virtude della preservou da culpa.

26 Bem desejey confirmar esta intelligencia com a authoridade de algum dos Padres antigos, ou dos Expositores de mayor nota, até que a suy descobrir, não menos que canonica, em num Padre mais antigo que todos os Padres da Igreja. Simeao, por muitos titulos venerando Padre da antiga Igreja, na Profecia, que fez a Maria Santissima, quando no Templo apresentava o Filho, disse estas palavras cheyas de mysterio quasi incomprehensivel: Tuam ipsius animam pertransibit

Luc. 2, 35.

gla-

Da Conceição. gladius. Ou como le a versão Arabica: Pertransibit lancea. Huma lança diz que traspassaria a alma da Senhora. Já aqui fraquêa a nossa comprehensao para intelligencia deste vaticinio; porque he certo que a May de Deos, em todo o tempo que viveo, não foy ferida de instrumento algum. Mas S. Bernardo, dando a verdadeira intelligencia ao Texto, disse que fallara Simeao da lança, que ferio o coração de Christo; porque a mesma lança, que a Christo abrio o lado, traspassou tambem, não o corpo, mas a alma da Senhora, que se nao podia apartar do coração de Christo: Ip- D. Bern, Ser. sius plane non attigit animam crudelis lancea, qua lis, ipsius aperuit latus; sed tuam utique animam pertransivit. Ipsius nimirum anima jam ibi non erat, sed tua plane inde nequibat avelli. Proseguindo mais Simeao com a sua profecia, accrescentou, que com esta lançada no coração de Christo, onde assistia a alma da Senhora, se revelariao as ponderaçõens, e discursos nascidos de muitos coraçoens: Ut revelentur ex multis cordibus cogita- iuc.2. 35.

27 Esta segunda parte da profecia de Simeao nao sey se algum dos Sagrados Expositores a entendeo até agora cabalmente : sey que, como elles confessão, he este hum dos mais imperceptiveis lugares do Sagrado Texto. Que discursos são estes, nascidos do coração, acerca da Máy de Deos, que ainda estao por se revelar? Eisaqui o ponto da difficuldade toda. Neste dia facilmente direis que fallava o antigo Sacerdote do myllerio da Conceição de Maria Santissima. Eu digo o mesmo com muita ventura, e grande selicidade.

The state of the s

tiones.

.6 Sermaö I.

cidade. Os mais mysterios da May de Deos na Escritura esta o revelados á Igreja, e por esta definidos para a nossa Fé. O mysterio da Conceição Immaculada deixou a Escritura de o revelar expressamente, e a Igreja de o definir até o presente; nao obstante que concorrendo as supplicas de muitos Principes, e de innumeraveis Prelados, se propôs o ponto, e a materia delle ao Concilio Lateranense em tempo do Papa Leao X. porém nao pareceo conveniente additar, sem necessidade, hum artigo mais aos da nossa Fé: e mais que tudo he o certo que sobre o ponto de sua Conceição quer a May de Deos mais o facrificio de nossa piedade, que o da nossa Fé. Mais quer dever aos nossos corações, que aos nossos entendimentos. E esta he a razão, porque ás ponderaçõens do mysterio da Conceição chamou Simeao discursos nascidos, não do entendimento, onde são formados, mas sim do coração, onde tem a origem: Ut revelentur ex multis cordibus cogitationes. Porque a confissão, que fazemos já do mysterio da Conceição Immaculada, os fundamentos, com que o provamos, as soluções, que damos aos argumentos contrarios, (ainda que se fundem nas Escrituras, e authoridades dos Santos Padres) tem asua origem no amor, e cordial devoção, com que veneramos a Máy de Deos. Agora mayor duvida, e mais principal reparo.

28 Pois este mysterio tao occulto da Conceição de Maria Purissima, e Immaculada; estes discursos, em que se funda a piedade, e devoção Catholica para sustentar, e confessar por todo o mundo, que a May de Deos soy preservada da

cul-

Vide Caietan. in Opulc.tom.2. tract, 1. Da Conceição.

culpa original, primeiro remida, e concebida depois, podem de alguma sorte julgar-se revelados na Chaga, que a lança abrio no peito, e coração de Christo, onde assistia a alma da Senhora: Tuam ipsius animam pertransibit lancea, ut revelentur ex multis cordibus cogitationes? Sim; porque no Sangue, que por aquella Chaga sahio primeiro, se via huma singular, e anticipada redempção: na agoa, que sahio depois, se revelava a alma da Senhora, que até esse ponto assistia no coração de Christo: Maria est agua purissima. Anima tua inde nequibat avelli. E com este symbolo pare. ce queria Christo dizer-nos que sua May Santissima sahio a se conceber pura, e limpa, como he a agoa mais crystalina, por virtude do Sangue de seu lado, especialmente offerecido, e applicado d'antes para sua especial, e singular redempção, e preservação de toda a culpa. Não quero fiar só de mim este conceito, ainda que achado com tanta naturalidade no Texto; tambem o quero acreditar, e abonar com a gravissima authoridade do famoso Portuguez Macedo, credito da nação propria, e admiração das estranhas: Exivit Sanguis, E aqua, quo apparuit fuisse singularis redemptionis, nullo præsupposito peccato. Parece que à vis- ar. Div. ta de sinaes, e symbolos taô notaveis, e eviden- scoti, ubi de tes escusamos de discorrer mais; e podemos con- Concept. B. cluir que com elles se empenhava Christo a mostrar-nos que na Conceição de sua Mãy Santissima quiz ter hum desempenho daquelle sangue, que recebeo della na geração. E póde fer que em confirmação deste mysterio se nos offereça ainda hoje aberto o mesmo lado de Christo: Liber genera-

Francisc. à S. Augustin. Macedo in Collat. do-

tionis Jesu Christi. Dominica Matris Conceptionem colere, Christi generationem est commemorare. Affer manum tuam, & mitte in latus meum.

# 

29 A Segunda parte do preço, com que a Mãy de Deos foy remida, e preservada da culpa original, foy o Sangue, que Christo, como prenda singular de seu amor, deixou á sua Igreja no Sacramento Eucharistico. Parece-me que foy pensamento de Santo Ambrosio, como ouvireis agora: Dominus redempturus mundum, operationem suam inchoavit à Matre. Diz que, havendo Christo de remir o mundo, principiára por sua Mãy Santissima a obra da redempção. Ninguem duvida que Christo deo principio á obra de nossa redempção, instituindo o Sacramento do Altar; porque este foy o termo, e a divisaõ entre os dous Testamentos, antigo, e novo. Com elle se acabárao as sombras, e as figuras do primeiro Testamento, como diz S. Thomaz: Figurarum veterum impletivum; porque desde sua instituição começou a apparecer a luz, e a realidade do segundo, que nas sombras do primeiro estava figurado. Nelle se terminou felizmente o Testamento velho; porque no Sangue de Christo Sacramentado teve seu principio o Testamento novo, como tao expressamente disserao tres Evangelistas, e S. Paulo: Hic Calix novum testamentum est in meo Sanguine. E quando com este Sangue do novo Testamento dava Christo principio à redempção do mundo, especialmente principiava

D. Ambrof. in Luc. 2.

D. Thom. Opuic. 57. Vide Sylv. in Evang. tom. 5. lib. 7. C. 17. 9. 12. num. 89.,

1. ad Corinth, 11.

L Addr -

piava pela redempção de sua May Santissima; porque principalmente o offerecia ao Eterno Padre em preço da preservação della: Dominus redempturus mundum, operationem suam inchoavit à Matre. 30 Nem deste conceito vaô longe S. Cyrillo

Matth. 26. Marc. 14, 24. Luc. 22. 20,

Alexandrino, Santo Agostinho, e com elles muitos Doutores, os quaes tem por certo que Christo levado do amor de sua May Santissima instituí- Evang.tom. ra este Sacramento. Discorrem profundamente; porque ao Sacramento do Altar chamão os Doutores, com Santo Agostinho, continua, e repetida Incarnação: Incarnatio perpetua: e assim como por amor de Maria Santissima se resolveo Deos a incarnar, e a remir os homens; assim por seu Ennarrat. amor se dignou a perpetuar a mesma Incarnação no Sacramento. O amor da Mãy o tirou do Seyo do Padre para della receber a humanidade: Pro- D. Bernard. pter banc bomo redemptus est, propter banc Deus Salve Reg. homo factus est, dir S. Bernardo: e o amor da mesma fez que se deixasse no Sacramento. A Fé ensina que Christo incarnou, e morreo para redempção de todos os homens, e isso mesmo dizem os Santos Padres; accrescentao porém, que especialmente o fizera para remir a sua May Santissima: Assumpsit carnem potius propter salvare Div. Ildeph. virginem singularem, quam omnes alias creaturas; disse Santo Ildesonso, primeiro que S. Ber- nard. t. 4. nardino de Sena, e o seguirao outros. Assim tam. serm. 8. &

pas de todos os homens, sem excepção alguma de sua parte; mas principal, e especialmente appli-

Div. Cyrill. Div. Augustin. Salazar in c. 9. Prov v.4. Sylv. in. 3.C.35, 9.19.

D. Aug. in Pfalm. 36. Serpeni. 4.

Serm, 3. de

L. de V. M. e. 12. D. Berbem: O Sangue, que Christo no Sacramento offe- 3. part. t. 2. receo ao Eterno Padre, era para remissão das cul- d. 18.1.4.

cava o preço desse Sangue Eucharistico pela redempção, e preservação de sua Immaculada May. Muitos o disserao, porém com mais clareza Cascastilh. Al. tilho, Bispo de Truxilho: Sanguinem Christi sub phab. V. Al. Eucharistia, relationem dicere ad Immaculatam tare Holocaust. S. 67. Virginem Mariam, & prasertim ad miram ejus

Tao especialmente se ordenava, e dirigia

Conceptionem.

esse Sangue Eucharistico á preservação da Senhora, e à sua Immaculada Conceição, que talvez foy essa a razao de advertir Christo, e expressar que o mesmo Sangue era offerecido tambem por nós Marc. 14.24. todos: Hic est Sanguis meus, novi Testamenti, qui pro multis effundetur; prevenindo assim nao le discorresse que só para preservação de Maria Santissima fora aquelle Sangue applicado, e nao para remedio de todos os homens. Deixando porém o que talvez feria, vamos á prova do que dizemos que foy. Diz o Livro dos Proverbios que Christo, Incarnada Sabedoria do Eterno Padre, edificou huma cala para si: Sapientia adificavit sibi domum. Já sabeis que a May de Deos he a ca-1a, que o Verbo Divino edificou para si, e para morada sua. Assim o entendem Santo Ildesonso, S. Bernardo, e S. Pedro Damiao. E quando se edificou esta casa? Quando se concebeo porque a conceição humana he a propria, e verdadeira edificação do homem. Tanto que se edificou essa admiravel cafa da Sabedoria, se instituio huma meza com o Sangue de Christo Sacramentado: Miscuit vinum, & proposuit mensam suam. E com que mysterio, senao para que por virtude do mes-

mo Sangue fosse a May de Deos preservada da cul-

pa, quando se concebia, cu edificava? Haverá quem nos exponha que esse soy o mysterio? Sim: o mesmo Texto, que he o interprete de si mesmo.

32 Misit ancillas suas, ut vocarent adarcem, Vers, 3? E ad mania civitatis. Preparada a meza com o Sangue Eucharistico, mandou Christo convocar, para que entrassem naquella fortaleza, e suas muralhas. Pois se Christo edificava em Maria Santissima huma casa: Ædificavit sibi domum, como lhe sahio no fim da obra huma fortaleza: Ut vocarent ad arcem? Se antes de se considerar o Sangue de Christo Sacramentado, Maria Santissima se concebia casa: Ædificavit sibi domum; como se concebe já fortaleza, tanto que se applicou o Sangue Eucharistico: Miscuit vinum; misit ancillas suas, ut vocarent ad arcem, & ad mænia civitatis? Porque a virtude desse mesmo Sangue fez que a casa ficasse tao reparada, e tao defendida, como huma fortaleza inexpugnavel. Notay, e acabareis de entender me. Pode huma casa ser sacilmente invadida dos inimigos, por nao ter defensa. Não assim huma fortaleza, porque a defendem as muralhas, e as baterías. Tal foy a Mãy de Deos em sua Conceição. Concebendo-se casa para Christo, que nella havia de morar nove mezes: Sapientia adificavit sibi domum; para os inimigos (ifto he, para o demonio, e para a culpa) le concebia fortaleza inexpugnavel, sem lhes permittir entrada: Ad arcem, & ad mænia; islo porém por virtude do Sangue de Christo Sacramentado, que especialmente se applicou á Conceição da Senhora, para que nella naô entrasse a culpa: Sanguinem Christi sub Eucharistia, relationem dicere ad Imma-

Sermao I.

Immaculatam Virginem Mariam, & prafertim

ad miram ejus Conceptionem.

Lyraine 9. Prov. Scholastici apud de Sacr, difput.45, fect.

Maced, fupr. rel.

33 Ainda nos incita a mais reflexao o Texto. Falla no Sangue Eucharistico, trazendo-nos á memoria o mixto de vinho, e agoa, de que usou Christo na consagração desta especie: Miscuit vinum, idest, dedit nobis Sanguinem suum, qui con-Suar.tom.t. ficitur in vino aquâ mixto, diz Lyra. Consultay os Theologos mais infignes, e vos dirao que na instituição do Sacrificio do Altar ao vinho ajuntou Christo agoa, como a Igreja usa, em memoria do Sangue, que juntamente com a agoa lhe sahio do lado; e que a isto alludem as palavras do. nosso Texto: Miscuit vinum, & proposuit mensam. E se perguntares aos mesmos Theologos.: com que mysterio, aberto o lado de Christo, sahio Sangue, e com elle agoa? Hum por todos vos respondeo já: que aquella agoa era demonstrativo de ser o Sangue do lado preço, e preservação da culpa não contrahida pela Máy de Deos: 8Exivit Sanguis, & aqua, quo apparuit, faisse singularis redemptionis, nullo præsupposito peccato. Pois tambem assim; ao vinho do Sacrificio do Altar quiz Christo ajuntar avagoa, quando o instituía, para nesta circunstancia mostrar que o seu Sangue neste Sacrificio era remedio singularmente applicado, e especialmente offerecido para preservação de sua Immaculada May: Miscuit vinum: quo apparuit fuisse singularis redemptionis, nullo præsupposito peccato.

34 E a que fim tanto se ha de especializar a preservação de Maria Santissima com o preço do Sangue do Sacramento, se para especial redemp-

Da Conceição.

cao da mesma Senhora se havia de offerecer na Cruz o Sangue, que Christo reservava no coraçaô? Se no Altar, e na Cruz hum, e outro Sacrificio he o mesmo; se hum, e outro he o mesmo Sangue, com que mysterio offerece Christo amorosamente no Altar por sua May Santissima o mesmo preço, que depois havia de offerecer por ella no facrificio da Cruz? Para que com o Sangue do Sacrificio do Altar mostrasse Christo no preço da preservação de Maria Santissima a sua immaculada pureza, melhor ainda do que se podia mostrar no preço de sua preservação na Cruz. Quero dizer (por me explicar melhor) que aquelle mesmo Sangue, que, aberto o lado de Christo, sahio para redempção especial da May de Deos, ainda nao representava tao propriamente ser a sua Conceição isenta de toda a culpa, quanto está inculcando offerecido no Sacrificio do Altar.

35 A razao he; porque o Sangue do lado manava de huma Chaga aberta com lança tao cruel, como facrilega, precedendo a culpa, e a injuria, com que se abrio a Chaga, ao preço, e remedio, que manou della. Desorte que sendo a Chaga do lado, pelo merecimento de Christo, de infinito preço, e agrado para Deos; a acção, que a abrio, foy perniciosa, e abominavel: Passio B. Albert. fuit grata, sed fuit actio odiosa; dizem os Dou- M. apud Botores com Santo Alberto Magno. No Sacramen. Serm, in die to porém, o amor de Christo foy o que, sem cooperar a culpa, deo o Sangue para remissão de Villarr. 1. 3. todos os peccados do mundo. E como a redempçao, e preservação de Maria Santissima não suppunha nella alguma sombra da culpa; quiz Chris-

nher. 2 parts Taut. 12 Didafc,4.n. 13

Part. III.

Sermao I. to que além do preço, que havia de offerecer na Cruz, ao qual precederia a offensa, e o sacrilegio, com que o odio lhe havia de traspassar o lado, houvesse tambem outro modo de redempção, e preservação de sua Immaculada May, no qual o odio nao tivesse parte, nem cooperação a culpa; mas totalmente fosse purissimo dictame, e industria de seu amor: e o executou assim no Sangue, que offereceo Sacramentado. 36 Obrou no Sacramento o amor de Christo por sua May Purissima, como no Horto obrou depois o mesmo amor pelos homens. Padeceo Christo no Horto os mesmos tormentos, que no discurso de sua Paixao havia de padecer, e por todos os poros de seu corpo derramou Sangue: Luc. 22.44. Factus est sudor ejus sicut guttæ Sanguinis; porque já entao voluntariamente quiz padecer em sua apprehensao intensa o tormento cruelistimo dos acoutes, a violencia dos espinhos, a tyrannia dos cravos, e a impiedade da lança: Voluntarie il-Cassian. lum scaturiens, fundendum Sanguinem ex verberibus, clavis, lancea præfigurans, diz Cassiano. E porque lhe nao faltasse a morte, padeceo as Ibid. v. 43. agonias della no Horto: Factus in agonia. E a que fim se anticiparia Christo a dar voluntariamente no Horto o Sangue, que no discurso de sua Paixao lhe haviao de tirar com violencia? Para que obrasse anticipadamente o amor, o que de-A Tapid in pois havia de executar o odio: Vehementia amo-Luc. 22. ris fecit, ut ex corpore Christi Sanguis stillaret, diz o A' Lapide. O amor, e o odio forao dous executores da Paixao de Christo. O odio dos Judeos lhe tirou o Sangue com a violencia dos

Da Conceição.

tormentos: e o amor de Christo voluntariamente dava o mesmo Sangue, antes que lho tirassem. E

bem; porque se Christo só à força dos tormentos désse por nos o Sangue, parecêra que em sua Paixão fó era executor o odio, não le manifestando o amor, que com mais forte impulso o incitava a padecer. Pois para que este se manifeste, dispôs Christo dar por nós duas vezes o proprio Sangue: Huma vez á força de seu amor; outra á violencia de seus tormentos. Na primeira obrou puramente o amor, sem cooperar a culpa: na segunda cooperou a culpa, porque obrou o odio. Em hu-

ma triunfou a tyrannia: em outra se ostentou vi-

ctoriolo o amor: Vehementia amoris fecit, ut ex corpore Christi Sanguis stillaret.

37 Assim tambem (e com motivo tanto mais urgente, quanto mais amoroso) para redempção; e preservação de sua Immaculada May, duas vezes offereceo Christo o preciosissimo Sangue de seu lado; huma no Sacrificio do Altar, outra no Sacrificio da Cruz. De huma vez concorreo a impiedade da lança, movida a impulso do odio: de outra vez obrou puramente o amor, sem que cooperasse a culpa. Corrigio o amor no Sacrificio do Altar o facrilegio, com que a lança faria fahir o Sangue do lado de Christo Crucificado; para que o mesmo preço da redempção de Maria Santissima, ao qual precedeo a culpa, com que se rasgou, e abrio o lado de Christo, fosse (quando offerecido no Sacramento) puramente obra de amor, sem concurrencia, e sem nota da menor culpa: pois assim se proporcionava com mais esta propriedade ao seu sim especial, e particular effeito da re-C ii dem-

Sermao I. dempção preservativa da Immaculada May. Não se podia esperar menos daquelle coração amoroso, e daquelle tao generoso, como agradecido peito, que derramando pela fonte do lado o proprio Sangue, pertendia finamente conresponder a quem lhe deo para incarnar o Sangue de seu amantissimo coração. Liber generationis Jesu Christi. Dominica Matris Conceptionem colere, Christi generationem est commemorare. Affer manum tuam, & mitte in latus meum.

### S. VII.

Estes discursos, e desta materia, que devemos dar por concluida, está esperando a attenção, com que me ouvistes, saber qual seja a conclusao, que tiramos, para gloria, e credito da May de Deos, e do mysterio purissimo de sua Conceição Immaculada. Que mais importa a esta Senhora (me direis) ser especialmente remida, e preservada com o precioso Sangue do coração, que com o de outra parte do Sacrosanto corpo de Christo? Se todo elle se unio á Divindade, que mais tinha sahir dolado o preço desta redempção, ou que menos sahir por alguma das outras Chagas?

39 Está bem notado; mas com outro reparo satisfarey ao vosso. Diz S. Marcos, que subindo Christo aos Ceos, se assentou á mão direita de Marc. 16. 19. Deos: Sedet à dextris Dei, He certo que em Deos nao ha mao direita, ou esquerda, nem differença de lado mais, ou menos estimavel; porque além de ser incorporeo, he Immenso, e Individual. Mas he sem duvida, que com esta expreslaõ

pressaño nos declarou o Evangelista o Throno excellentissimo, e a honra incomparavel a que a humanidade de Christo foy exaltada na Gloria. Tambem assim: qualquer porção minima do Sangue de Christo he de estimação, e preço infinito; mas em escolher Christo especialmente o Sangue de seu coração, para com elle remir, e preservar da culpa a sua May Santissima, mostrou a singular ex-

cellencia de sua preservação.

40 Na admiravel fabrica da organização humana nao obrou o Artifice da natureza peça mais nobre, e mais necessaria, que o coração. Por ilto no meyo do corpo humano, como no centro do abbreviado Mundo, lhe destinou lugar tao principal, como resguardado: Cor est principale in animà, & certo in corporis recessu consecratum, 15. disle Tertulliano. Para elle se distribue o sangue mais puro, e mais precioso: e este dispôs Christo, fosse o preço da redempção, e preservação de sua May Purissima. Pelo que mais se estima, se dispende o mais precioso; e dispendendo Christo por Maria Santissima o Sangue mais precioso, mostrou a incomparavel estimação, que faz della. He o coração a primeira parte, que no homem vive, e a ultima, que nelle morre; como dizem os Filosofos com Aristoteles: Primum vivens, & ultimum moriens. Do coração de Christo sahio o preco desta Immaculada Senhora, que era principio, esim das operaçõens de Christo. Por ella principiou a remir, e dar vida ao mundo: Dominus Prov. 8, 22, possedit me in initio viarum suarum, se diz no D. German, Livro dos Proverbios. Initium salutis nostræ, & Constant. secunda formationis, the chamou S. Germano Pa- Nany, B. Va Part. III. Ciii

supra cit.

triarcha de Constantinopla. E, como diz S. Bernardo, esta mesma Senhora soy tambem o sim de in-D. Bernard, carnar o Filho de Deos, e remir o homem: Propter hanc homo redemptus est, propter hanc Deus homo factus est. Queria Christo que a sua vida, do primeiro até o ultimo alento, se empregasse toda em preço da preservação de sua Immaculada May: e traçou dar por ella o Sangue, com que o coração era a primeira parte para viver, e a ultima para morrer. Traçou offerecer em redempção della o Sangue, que depois de morto derramou do lado. e o que ainda está conservando vivo no Sacramento. Esta he a gloria, esta he a honra, que resultou a Maria Santissima de ser remida, e preservada da culpa, a preço do Sangue do coração de Christo. Gozem-se os devotos desta Immaculada Senhora. e de sua Conceição Purissima no reconhecimento de tao apreciavel mysterio. Offereção a Deos a gloria, que tem, por haver incarnado em huma Mãy taô pura, e taô limpa de toda a culpa. Rendao-lhe as graças por se dignar de a remir à custa de taô precioso, e incomparavel dispendio: por cujo merecimento, e pela intercessão da mesma Senhora, seremos participantes da eterna Gloria.

Sermao I. Da Conceição.



# SERMAÖ II.

NASEXEQUIAS

Do Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo do Rio de Janeiro

## D. Fr. ANTONIO DE GUADALUPE,

Da Ordem de S. Francisco da Provincia do Reino de Portugal, sallecido em Lisboa, no Convento de S. Francisco da Cidade, para onde voltou eleito Bispo de Vizeu.

Prégado na Sé do Rio de Janeiro, em 26. desse mez, no anno de 1741.

Pater eram pauperum, & causam, quam nesciebam, diligentissimè investigabam: conterebam molas iniqui... dicebamque, in nidulo meo moriar, & scut palma multiplicabo dies. Exlib. Job c. 29.

#### . S. I.



I

QUELLA noticia tao triste, como insperada, que (quando menos) emmudeceo a todos os que a ouvirao: aquella infausta nova, que tanto se apressou para nos certificar da morte, sempre lamen-

tavel, do Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor D. Fr. Antonio de Guadalupe, Dignissimo C iv Bispo Sermaő II.

Bispo desta Diocese, eleito para a de Viseu, depois de hum profundo, e largo silencio, com que nos suspendeo, agora me obriga a trocar o silencio em vozes, e a suspensas em discursos: ou para assim expressar a nossa pena, ou para assim en-

carecer a nossa perda.

Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor. Nao permittio a rara modestia de V. Excellencia Reverendissima, que em suas exequias houvesse Oração Funebre, e affim o recommendou; porque nem para depois da morte quiz dar permissao ao louvor proprio. Talvez que em cumprimento desta ultima vontade de V. Excellencia Reverendissima, duvidasse eu enxugar segunda vez as lagrimas, com que este Bispado, em menos de vinte annos, chora a perda de dous Prelados tao infignes. Mas por dar algum desaffogo á grande pena, em que submergidos se opprimem os nossos coraçoens; sem faltar ás disposiçõens de V. Excellencia Reverendissima, que sempre observey com summa veneração, serey agora ouvido, não como Orador de suas raras virtudes, mas como relator do que V. Excellencia Reverendissima algumas vezes repetiria, antes que trocasse o serviço pelo premio, o desterro pela patria, e a terra pelo Ceo, onde todos o suppomos descançando já.

Quando a dor, ou o sentimento he grande, brota em diversos, e bem contrarios esseitos. Já emmudece, porque tira a falla: já a restitue, porque faz dar vozes. Esta he precisamente a razaō, com que nesta hora se converte o silencio em vozes demonstrativas daquella grande magoa, que nos emmudeceo atégora. Muy pouco se rendeo á

pena "

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro. 41 pena, quem promptamente deo mostras do sentimento. Mas não deixará de se mostrar alguma vez sentido, quem se vê penetrado de alguma grave pena; porque o mesmo sentimento, que emmudeceo a lingua, soltará as vozes para le ma-

nifestar, nao podendo reprimir-se mais.

Morto infelizmente o General Abnér, bem desejou David que antes de se lhe fazerem as Exequias, principiassem os clamores, e lagrimas de todo o Exercito: Plangite ante exeguias Abnér. 2. Reg. 3. 31. Porém se advertidamente lermos o Sagrado Texto, acharemos que antes de o darem á sepultura não fe vio huma só lagrima em todo o Exercito, nem se ouvirao lastimosas queixas, em que para desaffogo brotassem tantos coraçõens afflictos. Depois de sepultado Abnér, David rompeo o silencio, e foltou as lagrimas, honrando-lhe o tumulo com as que derramou sobre elle: e o mais povo á imitação do Rey fez o mesmo: Cumque sepelisfent Abnér in Hebron, levavit Rex David vocem suam, & flevit super tumultum Abnér, flevit autem & omnis populus. Já estais notando, e admirando em huma melma caula dous tao contrarios effeitos. Que occulto impedimento foy o que antes deteve as lagrimas, e reprimio as vozes a todo o povo? Que secreto impulso soy o que depois lhe expedio as vozes, e lhe foltou as lagrimas? Tudo era natural effeito de huma só causa. A noticia tao fensivel de ser morto Abnér, quando mais the desejavão a vida, tanto penetrou os coraçõens a todos, que os deixou quasi mortos para as expressoens, com que próvida a natureza se desopprime em similhantes casos. Mas cobrando

perdemos com a sua morte.

Se ouvistes com attenção as palarras, que me occorrêrao, buscando as que para themasfossem proprias, talvez entenderieis que applicadas a si as proferio o Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo, quando vivo. Ide reflectindo nellas: Pater eram pauperum: eu era o pay dos pobres: Et causam, quam nesciebam, diligentissime investigabam : com exactissimo cuidado examinava quantas causas pendiao de minha providencia, por nao tomar nellas deliberação, sem pleno conhecimento da verdade: Conterebam molas iniqui: per eguia, e castigava severamente aos máos. E attendendo para o bom serviço, que nisto fazia a Deos, com muita consiança em sua Piedade, e na retribuição de sua Justiça, dizia: Hey de acabar no meu ninho, e morrendo nelle, multiplicarey os meus dias, como a Feniz, que morrendo multiplicava os seus: Dicebamque, in nidulo meo moriar, & sicut Phenix (segundo o Texto Grego, e algumas versoes) multiplicabo dies.

Græc. & in Verl. Rab. Salomon. & Pagnin,

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro. 43 Se eu encontrára este Texto fóra do Livro de Job, nao dissera que estas palavras erao delle. Tivera para mim que o Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo as escreveo, e accommodou a si. As lagrimas, com que tantos pobres chorao o seu desamparo, na falta deste Prelado, bem o estao acclamando pay dos pobres: Pater eram pauperum. A total comprehensao, que Sua Excellencia Reverendissima tinha de todo o seu Bispado; o acerto, com que reparava qualquer accidente, que se lhe offerecia na administração delle; a rectidao, com que occorria ás desordens, que aconteciao; qualificao as diligencias, com que examinava quantas causas pertenciao ao seu Pastoral Officio: Causam, quamne sciebam, diligentissime investigabam. Os vicios, que este grande Prelado extirpou em todo o Bispado: os costumes, que nelle reformou: o castigo, que sempre teve prompto para os delinquentes; testimunhao agora o muito que elle abominava aos que erao máos: Conterebam molas iniqui. O premio de tantos ferviços feitos a Deos, e a este Bispado, soy o recolher se S. Excellencia Reverendissima ao seu ninho, isto he, á sua Religiao, para (como desejava) morrer nella: Dicebamque, in nidulo meomoriar: e depois da feliz morte, que teve, estar já na Gloria (assim o suppomos todos) multiplicando na Eternidade os seus dias: Et sicut Phænix multiplicabo dies.

Permitta-me agora V. Excellencia Reverendissima que, pois me ha impossibilitado a offertar-lhe hum Fu nebre Panegyrico, entre ao menos a ponderar o que nos offerecem os periodos

Sermao II.

do thema, como proferidos por V. Excellencia Reverendissima, e como tao ajustados ás acçoens de sua vida, sempre digna de nossa memoria, e não menos de nossa saudade: e concederá por este meyo huma grande consolação á nossa pena, e hum grande alivio á nossa magoa, quando piamente concluirmos que tem renascido na Gloria hum Prelado, que acabou tão cheyo de merecimentos para com Deos.

S. II.

### Paper eram pauperum.

Ra S. Excellencia Reverendissima o pay dos pobres; e porque neste mundo mais são os pobres de bens espirituaes, que os de bens temporaes, de huns, e outros entende a Glossa o Texto do nosso thema. Aos pobres espirituaes acodia S. Excellencia Reverendissima, como pay, nos muitos Sermoens, que prégava: sendo nelles igualmente admiraveis a doutrina, e o espirito, com que a persuadia. O espirito era aquelle com que em Portugal, no exercicio de Missionario, converteo tantas almas para Deos, quantas tirou do caminho da perdição. Com esse fez no Bispado grande fructo; porque com elle animava a doutrina dos seus Sermoens, em tudo proprios do Officio, e Dignidade de Bispo. Meu grande Padre Santo Isidoro, Arcebispo de Sevilha, e luz clarissima não só de toda Hespanha, mas de toda a Igreja, escrevendo a seu irmão S. Fulgencio, Bispo de Carthagena, o como deve prégar hum Bis-

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro. 45 po, lhe dizia assim: Hujus Sermo debet effe pu- D.Isidor, ad rus, simplex, apertus. Os Sermoens do Bispo Fulgent, lib. devem conter huma doutrina pura, simplez, e clara: Unumquemque admonens diver (à exhortatione, juxta professionem, morumque qualitatem. De tal sorte ha de prégar o Bispo, (dizia o Santo Doutor) que a sua doutrina, sendo para todos, sirva de exhortação particular a cada hum, segundo o particular estado, e costumes dequalquer delles. Difficultoso empenho, e por ventura impossivel! Mas não prégava de outra forte S. Excellencia Reverendissima.

A sua doutrina era pura; porque era ajustada aos preceitos, e conselhos de Christo: e era conforme aos dictames dos Santos Padres, e Varoens espirituaes. Era huma doutrina simplez; porque era sem ornato de discriçõens inuteis, despida de conceitos curiosos, que divertem o entendimento sem o convencer, e recreao a vontade, quando a deviao reprehender. Era clara; porque ainda contendo peníamentos muy altos, estes erao expoltos com tanta luz, que se faziao comprehensiveis à intelligencia de todos os ouvintes. As razões, com que persuadia, e convencia, alémi de efficazes, erao tao evidentes, que se ajustavao á capacidade de quantos o ouviao, Achavao-le na doutrina deste Prelado exhortações para todos; porque era regulada com muita propriedade, e conveniencia ás varias condiçoens, e empregos dos ouvintes: e sempre dirigida á correcção dos vicios mais predominantes em cada huma das pefsoas de tao differentes estados.

10 Não podia S. Excellencia Reverendissima dou-

46 . Sermas II. a doutrinar, e instruir pessoalmente a todos os seus fubditos; porque não podia prégar em tantos povos, e tao distantes, quantos ha nesta dilatadissima Diocese; mas como verdadeiro pay, que se nao esquece dos filhos, que tem ausentes, a toda a parte enviava Missionarios, nos quaes multiplicado, ou reproduzido, pudesse estar em todo o seu Bispado prégando, e doutrinando, posto que Mai. 32. 20. nao estivesse presente em todo o Bispado: Beati, qui seminatis super omnes aquas immittentes pedem bovis, disse Isaías. Bemaventurados os que prégaô a palavra de Deos em todos os povos, mandando a elles Missionarios. Ouvi a exposição do A' Lapide, e commum dos Interpretes neste A Lap. hic. lugar: Super omnes populos, immittentes prædicatores, & operarios Evangelica; & falutifera messis. Parece que se confunde, ou se contradiz o Profeta. Se falla dos que mandao Missionarios, que vao prégar aos povos: Immittentes pedem bovis; como diz, que em todos os povos estao. prégando: Seminatis super omnes aquas? Porque quem manda Prégadores, e Millionarios, quando não póde ir pessoalmente prégar, nesses mesmos Prégadores, nesses mesmos Missionarios vay, como reproduzido, a pregar em todos os. povos: e em tantas partes se acha presente para a prégação, edoutrina, em quantas se achao os seus-Missionarios prégando: Seminatis super omnes aquas, immittentes pedem bovis. Não menos acodia S. Excellencia Reverendissima, como pay, aos pobres de bens temporaes. Notoriamente o moltrou assim na providencia, com que para os meninos orfaons fundou hum

Nas Exequias do Bispo do Rio de Janeiro. 47 hum Recolhimento, e para outros hum Seminario. Verdadeiramente era pay quem a porta do seu Palacio dispendia huma multidao de esmólas quotidianas, além das muitas que fazia distribuir pelo Bispado, as quaes sendo, além de muitas, grandiosas; sempre lhe pareciao limitadas, e diminutas: porque ainda quando excediao a necessidade dos que pediao, nao igualavao ao desejo, que S. Excellencia Reverendissima tinha de os seccorrer mais copiosamente.

12. Certa pessoa, com quem a natureza, e a sorté se mostrárao liberaes na honra, e aváras nos cabedaes, achando-se opprimida, e necessitada, recorreo ao pay, dos pobres para o remedio. Expôs-lhe a sua oppressao, e ouvindo-a S. Excellencia Reverendissima, entrou a affligir-se, mais que se fora propria: porque dizia nao ter nessa occasiao com que a remediasse na fórma, que lhe dictava a sua commiseração: Recolhendo-se porém voltou logo com trinta dobras; que offereceo com huma encarecida satisfação de dar tão pouco. Vio-se provîdo o necessitado; è o pobre remediado com mais, do que podia pertender, e esperar; e cheyo de palmo, expunha o cafo, dizendo: Dá o Senhor Bispo esta esmóla tao grandiosa, e se afflige porque dá tao pouco! O certo he, que sendo para o necessitado muito o que recebeo; porque naquella occasiao lhe bastaria menos: para a commiseração de S. Excellencia Reverendissima o que dava era muy pouco; porque a qualquer pobre, por muito que désse, desejava dar muito mais.

Quando Elcana repartia dos facrificios, que

que tinha offerecido em Silo, com as suas duas mulheres, e filhos, diz a Sagrada Historia que cheyo de tristeza dava a sua mulher Anna a par-R. Reg. 1.5. te, que lhe tocava: Annæ autem dedit partem unam tristis. Se neste lugar examinarmos a propriedade do Texto original Hebraico, a porção de Anna era sempre a melhor, e a mayor, porque valia por duas; e segundo esta intelligencia, expuzerao huns: Partem unam, idest præcipuam. Outros interpretarao: Partem duplicem. Comestor, insigne Mestre da Historia Escholastica, explicou assim: Unam æquipollentem duabus. A razao o está persuadindo tambem; porque como Elcana amava com excesso a Anna, vo amor o fazia mais liberal com ella: Annæ autem dedit partem unam præcipuam, æquipollentem duabus; quia diligebat eam. Pois como se entristece Elcana, quando tao largamente dispende com quem ama? Por ventura, tao misero seria Elcana, que chorasse o que deo a quem tanto amava? Não, mas antes pelo contrario; porque lhe nao nascia a tristeza do que dava, sim de que dava muy pouco: Mendoc. in Non quidem de donatione, sed de exiguitate donationis, diz Mendoça. Porém aqui mayor duvida, porque cresce agora a disficuldade. Dá Elcao na em dobro mais do que Anna podia esperar, e ainda se mostra que sicava triste, porque lhe dava muy pouco? Sim; porque Elcana ainda quizera dar muito mais a Anna: Quia voluisset dare plures partes Anna; concluhe aqui o Grande Abulense: e quem deseja dar mais, se afflige quando dá menos, posto que chegue a dar muito: Annevero dedit partem unam præcipuam, æquipollen-

Ibid.

Abulení. hic.

Nas Exequias do Bispo do Rio de Janeiro. 49 tem duabus, tristis, quia voluisset dare plures

partes Anna.

14 Desta natureza era a afflicção de S. Excellencia Reverendissima, quando tão liberalmente se havia em soccorrer a pobreza. Dava trinta dobras a hum necessitado, que talvez era em dobro mais do que she bastaria para remediar a necessidade, com que chegou a pedir, e ainda se affligia, como se déra muy pouco; porque dando tanto, ainda desejava dar aos pobres muito mais: Tristis non quidem de donatione, sed de exiguitate donationis. Quia voluisset dare plures partes.

15 Oh se eu pudéra tambem dizer, com individuação, e clareza a multidão de esmolas secretas, com que o Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo acodia a tantas necessidades occultas, e a tantas casas pobres, e honradas, sendo igualmente grandes a despeza, e o recato, com que esta se encobria! Para certa cala sey eu (e nao só eu ) que forao de huma vez cem mil reis para luto das filhas, quando lhes morreo a may. E confessa o pay que recebeo esta esmola, sem que alguma vez houvesse tratado, ou fallado com o Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo. Tambem se sabe de outro, que em repetidas esmolas chegou a receber mil cruzados para alimentos de suas filhas, que pobremente vivem recolhidas. Nem ignoramos que muitas casas nesta Cidade, e fora della passavao com as mezadas, que recebiao de S. Excellencia Reverendissima, quando menos esperavao esta providencia.

Reverendissimo Senhor Bispo dispendio muito ca-Part. III. D bedal

hedal em esmolas secretas: e as mesmas razoens, a que elle attendia, para as naô fazer publicamente a taes pessoas, me obrigao a passar em silencio o mais que aqui se póde dizer, ou que se não póde dizer aqui. Nem he necessario que se diga, para confessarmos que S. Excellencia Reverendisfima era o pay dos pobres; porque nem Job nos declarou as esmolas, que dava, e com tudo dizia que era o pay dos pobres: Pater eram pauperum. Eu reflectindo nas circunstancias, com que S. Excellencia Reverendissima fazia estas esmolas secretas, acho que justamente merecia nomear-se pay dos pobres, pela razao especial de acodir a muitas pessoas com esmolas, sem que ellas tivessem o incommodo de lhe representar a propria necessidade occulta; ou a difficuldade de vencer o pejo natural de pedir. O ponto era saber S. Excellencia Reverendissima a necessidade de pessoas pobres; que com honestidade viviao reco-Ihidas; porque isso bastava para tomar o remedio dellas à conta de sua providencia, pois era pay dos necessitados, e pobres.

(17) Querendo Christo socegar o desvelo, que tinhao seus Discipulos em solicitar o preciso pa-Matth.6. 31. Ta paflar a vida, lhes diffe estas palavras: Nolite soliciti esse dicentes, quid manducabimus, aut quid bibemus .... scit enim Pater vester Cælestis, quia his omnibus indigetis. Não vos dê cuidado (Thes dizia) a falta de sustento, ou de vestido; porque no Ceo tendes hum Pay, que bem sabe as vossas necessidades. Ainda lhes disse mais; porque tambem lhes diste que nem gastassem muitas palavras em pedir a Deos que os remediasse; por-

Nas Exequias do Bispo do Rio de Janeiro. 51 que ette Pay Celestial, antes que elles pedissem, id sabia o de que elles careciao: Orantes autem Ibid.7.8, nolite multum loqui; .... [cit enim Pater vester] quid opus sit vobis, antequam petatis eum. Eu naô sey se esta razao de Christo era sufficiente para tirar o cuidado aos seus Discipulos. Se shes disfera que no Ceo tinhao a Deos, que lhes promettia soccorrer nas necessidades em que se viao, poderia aquietar-le o desvélo dos Discipulos; porque na promessa de Deos nao tinhao que duvidar. Mas o dizer-lhes somente que Deos sabia as suas indigencias, podia bastar para os consolar, ou para que elles deixailem de pedir, huma, e outra vez, o de que necessitavão? Se o remedio dos que padecem pendêra só de que Deos visse as suas necessidades, nem huma estivera já sem remedio; porque Deos está vendo todas. Mas se Deos vê o que todos os pobres padecem, e nem por isso são todos os pobres remediados; como queria Christo que os Discipulos ficassem socegados, só com lhes dizer, que Deos fabia no Ceo o de que elles na terra careciao: Scit enim Pater vester, quid opus sit vobis, antequam petatis eum?

18 Porque na mesma occasiao advertio Christo aos Discipulos, que Deos se mostrava especialmente para elles como Pay, e naô menos que duas vezes, thes fez esta advertencia: Scit enim Pater vester. Scit enim Pater vester Calestis. Estejão pois os Discipulos descançados, e sem cuidado: Nolite soliciti ese; nem gastem muitas deprecaçõens em pedir a Deos que os remedee: Orantes autem, nolite multum loqui; porque para hum pay acodir á pobreza, e necessidade dos

que

Sermao II.

que tem por silhos, basta-lhe saber que os taes silhos estao necessitados: Scit enim Pater vester

Calestis, quia bis omnibus indigetis.

19 O fundamento desta razao, e com que se ella faz infallivel, he; porque a natureza ternamēte unio as entranhas dos pays com vinculo tão eftreito aos filhos, que nao podem estes padecer, sem que aquellas se compadeção. Morto á some, se falto de vestido, buscou o Prodigo a casa de seu pay, para lhe pedir por esmola o que a titulo de herança já nao tinha. De longe o vio o pay, e apenas o vio, quando se lhe commoverao as entranhas, para buscar o filho: Vidit illum pater ipsius, & misericordia motus est. Ou como lemos no Texto Grego: Intimis visceribus motus est. Logo o mandou prover de vestidos: Cito proferte stolam primam, & induite illum: Logo dispôs que se preparasse boa mesa para o filho, que vinha tao faminto: Adducite vitulum saginatum, & occidite, & manducemus, & epulemur. Todos os Santos Padres, e Expositores reparao em que o pay ulasse com o Prodigo tao excessiva piedade. Até o irmao do Prodigo se queixou, vendo que o pay com aquelle filho se fazia tambem prodigo. Sem primeiro o reprehender, pelo estado vil em que veyo a parar : sem lhe ouvir a confissa de seus erros, com que o Prodigo se prevenia para fallar ao pay: e sobre tudo, sem que o Prodigo chegue a pedir o de que necessita, já o pay o remedêa de tudo? Sim. Dao os Santos Padres a razao, e o Texto tambem a da tao propria, como natural, dizendo: Vidit illum Pater ipsius. Vio opay aquelle seu filho tao necessitado, e tao miseravel. Bas-

Luc 15,20.

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro. a que era pay: Pater ipsius? Pois bastará tambem que veja necessitado o filho: Vidit illum. Nem era necessario mais, para que a misericordia lhe commovesse as entranhas a remediá-lo com o vestido, e com o sustento: Misericordiamotus est; induite illum. Manducemus, & epulemur.

20 Não fey se o caso do Prodigo soy só parábola para nossa doutrina, ou se tambem soy em parte literal historia, da qual se valeo Christo, para instrucção nossa. Porém sey, que nelle se retratou a propensao mais forte, com que a natureza commove as entranhas de quem he pay á commieração de seus filhos, para os soccorrer, tantoque os vé necessitados; porque o commover-se, e enernecer-se, para acodir á necessidade com o remedio, iómente porque se chegou a ver o necessiado, parece que he proprio só de paternaes enranhas.

21 O fagrado Texto chamou aos filhos de Jacob filhos tambem de Jozé: Filios Jacob, & Jo-Teph. Se Jozé era filho de Jacob, como podiaô ser ilhos tambem de Jozé os que erao feus irmãos, por serem tambem filhos de Jacob? Na mesma hisoria de Jozé descobrimos a propriedade, que obervou, e com que fallou o sagrado Texto neste caso. Subdito a seu imperio, e a seu mando tinha ozé todo o Egypto, quando vio a seusirmãos tao pobres, e tao necessitados, que nessa regiao esranha buscavao remedio á sua necessidade, e meos de conservar a vida. Esta vista foy o que basou para commover as entranhas de Jozé a se comadecer da pobreza, e miseria de seus irmãos: Commota fuerant viscera ejus. Sem ser rogado Part. III.

D iii

sermao II.
acodio á necessidade de todos elles com vestidos, e com o sustento; porque huma natural commiseração entranhavelmente o enternecia para os soccorrer, tantoque os vio em necessidade. Lede o capitulo 45. do Genesis, e achareis nelle o que digo. Bem; pois não busquemos razão mais propria de ser Jozé reputado pay de seus irmãos, e tão pay como Jacob: Filios Jacob, & Joseph. Disteramos todos, que para esta natural commiseração bastaria em Jozé o ser irmão; mas o Sa-

irmao, provava efficazmente que tambem era pay:

1. 76. 16 Filios Jacob, & Joseph.

Applicay vós hum, e outro caso para onosso intento, em quanto eu sallo ao nosso memoravel pay da pobreza. Glorie-se V. Excellencia Reverendissima lá no Ceo; ou, para melhor dizer,
glorisique lá no Ceo a Deos, que o sez neste Bispado o pay dos pobres: e allegue com tantas esmolas secretas, seitas a pessoas, que nem a pedir se
deliberavao; porque já ellas estao publicando cá,
que para V. Excellencia Reverendissima remediar
suas necessidades, bastava que tivesse noticia dellas: pois commovendo-se de misericordia suas paternaes entranhas, soccorria logo essas mesmas necessidades, como pay que era dos pobres: Pater
eram pauperum.

grado Texto o nomêa pay, porque julgou que quem assim se compadecia, para soccorrer a necessidade, tantoque a vio, nao mostrava só que era

### S. III.

Causam, quam nesciebam, diligentissimè investigabam.

Xaminava S.Excellencia Reverendissima com summo cuidado as causas do seu Bispado, em quanto lhe faltava dellas a certeza da verdade. Se este artigo carecera de prova, qualquer denóspudéra ser testimunha. Occasiao houve, em que S. Excellencia Reverendissima para averiguar certo calo, acontecido nas Minas, se não deo por · satisseito com as informaçõens de dous Ministros, a quem commetteo o exame delle. Expedio para a mesma diligencia dous Missionarios, que pudessem investigar inteiramete a verdade, sempre mais facil de se descobrir a quem mais disfarçadamente a busca. E para bem explicar o meu conceito acerca da incançavel diligencia, com que S. Excellencia Reverendissima examinava as materias pendentes do seu cuidado, direy que o empenho todo de S. Excellencia Reverendissima era que não chegasse a ignorar nas causas, e negocios, que lhe pertenciao em toda a sua Diocese. Inquirir os factos, que ignora, isso saz quem he bom Prelado: mas nao ignorar cousa que depois seja necessario inquirirse; isso foy excellencia deste raro Prelado, pela singular disposição com que ordenou as importancias todas de hum Bispado tao vasto, e tao dilatado. Aqui a ouvireis em parte, ou por mayor.

No que particularmente respeita aos subditos de sua Ecclesiastica jurisdição, quasi ocularme-

D iiii

56 Sermao II.

te oestava S. Excellencia Reverendissima vendo fempre, e observando todas as suas accoens, empregos, e costumes; porque conhecia de vista, e por seus nomes, quantos Clerigos havia no Bispado: sabja as Parochias em que viviao, e nellas tinha inspectores, que de cada hum davaõ informação. E porque na vastidao, e communicação das Minas, nao pudesse hum Clerigo evadir-se desta compreheníao, e noticia, mudando á manhaa o domicilio. que teve hoje; Ihes precludio S. Excellencia Reverendissima estaliberdade, e facilidade, nao permittindo a algum, que tivesse uso de suas Ordens fóra da Parochia destinada para sua residencia. Esta disposição se fazia penosa aos interesses, e dependencias de muitos; mas he certo foy muy util ao bom regimen do Bispado; enao se duvida que para ella houvesse algum fundamento nos Concilios Chalcedonense, e Tridentino, quando recomendao aos Bispos, consignem a cada huma das Igrejas competente numero de Ministros. Desta boa ordem nascia, que apparecendo hum Clerigo do Bispado a S. Excellencia Reverendissima, aindaque chegasse departes muy remotas, já o achava tao comprehensivamente noticiado acerca de sua vida, e acçoens, como se nem hum só diapassára ausente de sua vista. Nem menor vigilancia sobre seus subditos se podia esperar de hum Prelado, que sabia o encargo, que tomou sobre seus hombros.

Quando Deos no Testamento Velho dispunha as riquissimas vestimentas, para ornato do Summo Sacerdote, mandou que em ouro se engastassem duas pedras preciosas, e nellas sossem gravados os nomes dos silhos de Israel: e que estas

joyas

Conc. Trid. fest. 23. de Refor. c. 16 & ibi citat. Coc. Chalc.

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro. 57 joyas trouxesse o Sûmo Sacerdote sobre seus hombros: Sumes auos lapides onychinos, & sculpes in 9, 12. eis nomina filiorum Israel.... Portabitque Aaron nomina corum coram Domino, super utrumque humerum. Tambem mandou, que em humalamina de ouro se cravassem doze pedras, e nellas os mesmos nomes, cada nome em sua pedra, e com esta jova se ornava o peito do Sacerdote: Portabit vers. 291 que Aaron nomina filiorum Israel in rationali judicii super peclus suum. Porem te elle já trazia esses nomes sobre seus hombros, para que os ha de trazer tambem sobre seu peito? Por essa mesma razaō. He Summo Sacerdote? He Pastor, com obrigação de trazer as ovelhas fobre feus hombros: Super utrumque humerum? Pois tambem as trará diante dos olhos, da sorte que lhe for possivel: no peito as trará, onde as possa continuamente ver: Super pectus suum. Reparay agora (porque muito faz para o nosso caso) que aquellas preciosas pedras, com os nomes dos filhos de Ifrael, por sua ordem estavao cravadas no ouro: desorte que huma pedra, ou hum filho de Israel, nao podia sahir fóra do lugar quelhe coube: Inclusi auro erunt per ordines suos, diz o Texto; porque para aquelle Prelado trazer os seus subditos sempre à vista, e saber suas acçoens, devia confignar-lhes lugar fixo, e taô certo, que nao sahissem fóra delle: Inclusi per ordines suos.

36 Bem pode ser que aquelles nomes, que o Summo Sacerdote trazia sobre seus hombros, representassem os nomes dos Reverendos Ecclesiasticos das Mi, as deste Bipado, que esta postos, e tem seu domicilio sobre ouro, e entre pedras tao

preciosas, como sas os Diamantes, os Rubins, as Esmeraldas, os Topazios, as Sasiras, e outras, que lá se achao em tao grande copia, que só a experiencia lhe pode conciliar credito. Pois tenhao tambem esses Ecclesiasticos a sua habitação, segundo a ordem em que os puzer o Prelado: Inclusic auro erunt per ordines suos; porque só assimpodem estar sempre na noticia, equasiá vista do Prelado, que os traz sobre seus hombros: Super pectus suum; super utrumque bumerum.

27 Desta vigilancia, e circunspecção com que S. Excellencia Reverendissima tinha os subditos sempre á vista, não sómente se fazia escusado inquirir de suas acçoens, e procedimentos, mas tambem (que isto ainda he mais) procedia não haver nos subditos cousa digna de se inquirir; porque sabendo elles que os seus particulares todos erão levados á presença do Presado, necessariamente se continhão com hum viver tão conforme ao seu estado, que nem materia davão de inquirição.

O meyoadmiravel, disposto pela Providencia Eterna, para a conversa do Principe dos Apostolos, soy que Christo olhasse para elle: Conversus Dominus respexit Petrum, & recordatus est Petrus verbi Domini, sicut dixerat, quia prinsquam gallus cantet, ter me negabis, & egressus foràs, slevit amarè. Entrando Pedro a negar a Christo, segunda, eterceira vez o negou, sem que para deixar de o fazer, bastasse a advertencia, com que Christo o havia prevenido; nem o canto do gallo, para se lembrar da sidelidade, que promettera a seu Mestre, aindaque she custasse a vida. Bastou porém que Christo olhasse para Pedro; por-

que

Luc, 22.

Nas Exequias do Bispo do Rio de Janeiro. que com esta vista se converteo, chorou a culpa, e emendou a vida. Naquelle fictar de olhos nao diria Christo a Pedro mais do que lhe tinha dito, quando o prevenia para que o não chegaste anegar, nem lhe traria amenoria mais do que lhepodia lembrar o canto do gallo, que elle tinha ouvido muy bem. Pois le com as admoestaçõens precedentes ainda se obstina Pedroem negara Christo; le ouvida a primeira voz do gallo, se nao converte; como se errepende, tantoque Christo põem nelle os olhos? Oh efficacia da vista de Christopara converter! E a esta imitação tambem: Oh efficacia da vista do Prelado, para que o subdito se contenha! Para ser perguntado Christo, o levarao á sála em que o esperava Caiphaz com os do seu Conselho; e Pedro, que seguia a Christo de longe, sicou no atrio da casa do Pontifice, onde teve a deliberação denegar a seu Mestre. Deo Caiphaza cau- Petrus ter sa de Christo por examinada, despedio os Minis- Christo netros do Conselho, e a Christo levara o para o atrio : gat, neque alli reparando com osolhos, posa vista em Pedro: mo, sed fo-Conversus Dominus, respexit Petrum: e omelmo foy considerar-se Pedro na presença de Christo, que arrepender-se. Logo advertio na voz do gallo, na qual d'antes nao havia reparado: logo se lembrou do que Christo lhe havia dito, edo que elle se nao lembrava já: Cantavit gallus, conversus Dominus restexit Petrum, & recordatus est Petrus verbi Domini. Logo se emendou, ese con- Dni coniverteo: Et egressus for às flevit amarè. Ainda não disse tudo. Naquelle sictar de olhos em Pedro, lhe fez Christo huma intimação, de q nem por estar au- D. Chrysost. sente se lhe escondiao as suas negaçõens; porque

Matth. 26.

ris in atrio: & quanvis gallus cataliet, calum luum no ie. fit, sed Magistri,admonitione indiguit, cujus inspectio, quafi vox pientis auribus Petri

in Caten, Græc.

na sálalhe foypresente o que elle obrara no atrio. Pois como se nao correria Pedro! Como se nao emendaria, e converteria: Egressus soràs slevit amarè! Mas nao he isto já o que pergunto. Passo ao nosso intento, e perguntarey para o concluir: Se pela vigilancia de S. Excellencia Reverendissima lhe erao presentes as acçoens todas de seus subditos, qual destes se atreveria a viver livre, e licenciosamente? A resormação do Clero deste Bispado responde, que nenhum; e que delles nao ha-

via que inquirir; que louvar sim.

Atéqui, quanto aos subdicos de sua Ecclesiastica jurisdição. Quanto aos subditos da jurisdição Real, como S. Excellencia Reverendissima lhes nao podia dispor as acçoens, na forma necessaria, para a comprehensao de seus procedimentos; com fumma diligencia inquiria nas visitas o como elles viviao : e destas inquiriçoens tao exactas se colhia o fructo de muitos usurarios punidos; de muitas incontinencias habituaes corrigidas, ou com o remedio do Matrimonio, que contrahiao os delinquentes, ou comatotal separação, e castigo dos culpados. Finalmente, á custa desuas exactissimas diligencias, pôs S. Excellencia Reverendislima este Bispado tao limpo de todo o escandalo, que póde ser esta a melhor prova do summo cuidado, com que examinava o que nao podia saber de outra sorte.

30 Tendo Saul a certeza de que Samuel Profeta assistia na Cidade de Ramatha, entra nella para o consultar; e perto de huma sonte, vendo certas moças, que hiao a encher seus cantaros, lhes sez esta pergunta, ou rompeo nesta admiração: Num

bic

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro 61 hic est videns? Esta he a Cidade onde reside o Pro- 1. Reg. 9. 11; feta, que vê as cousas? Boa pergunta! E porque foy Saul a Ramatha, senao porque sabia que nella estava o Profeta? Nao foy pergunta ociosa, responde Rabbi Salomao, e com elle os Hebreos Inter- Rabbi Sal. pretes do Testamento Velho: foyadmiração. Vio apud Abu-Saul naquellas moças huma liviandade ( porque loc, certamente nao passava deliviandade) e admirando-se do que via, arguîo ao Profeta de nao pôr os olhos em taes desmanchos: Num hic est videns? Como dizendo: Se Samuel fizéra diligencia por ver, e por saber o que passa neste seu povo, nao seriao tao livianas estas moças; porque oferem sisudas, ou desconcertadas, he o mais claro testimunho de que o superior vê, ou nao ve o como ellas vivem.

31 Oh se Saul entraranesta Cidade, e vira no aljube as comprehendidas: as denunciadas livrando-se; e tantas outras pessoas corrigidas! Que diria? Certamente diria, mas por outro modo, o que lá disse em Ramatha: Hic est videns. Aqui sim, ha Prelado, que vê: Prelado, que põem os olhos no que tem a feu cargo; porque nao passaimpunido, o que póde escandalizar. Mas dissesse Saul que dissesse, digamos nós que o Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo punha todo o cuidado em examinar o que nao via, ou nao podia saber: Causam, quam nesciebam, diligenissime investigabam.

mergin of the contract

Job. 31. 18.

#### S. IV.

## Conterebam molas iniqui.

D Erseguia, e castigava aos que erao máos. He o que vem a dizer esta parte do nosso thema; e antes que a appliquemos a S. Excellencia Reverendissima, consideremos as palavras deste periodo em seu proprio, e literal sentido, proferidas pelo Santo Job. He possivel que aquelle Santo tao grande, exemplo da paciencia, e varao que de sua infancia começou logo a ser compassivo, crescendo igualmente na idade, e na compaixao: Ab infantia mea crevit mecum miseratio: He pos. sivel (digo) venha a gloriar-se huma vez, que, posto no governo, era punitivo: Conterebam molas inigai! Sim; porque isso mesmo era virtude: isso meimo era compaixao. Castigar ao máo he virtude; porque he acto de justiça, que Deos tanto preza, estima, e tanto recomenda. He acto de compaixão do proximo; porque castigado não reincidirá no delicto. Huma paciencia de Job he muy boa para soffrer as proprias calamidades; dissimular porém crimes alheyos, não he paciencia; he froxidao: não he virtude de tolerancia; he vicio de posilanimidade: e se nao dizey-me:

Qual de dous Prelados mais agrada a Deos: hum, em quem os crimes achao dissimulação, ou outro, em quem os delictos achao, o castigo propto? Commeito a decisao ao juizo dos que me ouvem. Parece-me, que a dissimulação do cestigo he permissao para a culpa: esey, que na morte sarágra-

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro. 63 ve pezo á consciencia do Prelado, deixar impunido o delicto, e sem castigo o reo. Sirva nos de exemplo David. Estando para morrer, chamou a seu filho Salomão, que lhe succedia no Reyno, e naquella hora, em que os Reys, por ultima prenda deseu amor, tirao do thesouro de sua experiencia, para deixar aos filhos, os conselhos mais pios, e mais prudentes para o governo; elhes fazem as recomendaçoens mais importantes para o acerto: lhe encarregou com encarecimento duas cousas. Huma foy, que tirasse a vida a Joah, por crimes, que nessa hora lhe relatou. Outra, que désse a morte a Semei. E accrescentou David, que isto lhe nao fizera elle em vida; porque em certa occasiao lhe promettera com juramento, que o nao havia de matar: Juravi enim per Dominum dicens non te 3. Reg. 2. 8. interficium gladio. Valha-me Deos, com taesrecomendaçoens de David, para a hora da morte! Se David passa toda a vida sem castigar a Joab, como na morte o condemna! Isso nao era accusar-se a si mesmo, e sazer-se culpado por froxo, e omisfo na sua obrigação? Lembra-se do juramento, que fez, de naô matar a Semei, e ordena a seu sucessor que o mate! Que mais importava a Semei que o matasse David, ou que o mandasse matar? Tudo era o mesmo para Semei, porém David em hum, e outro caso hia alivrar-se do insostrivel remorso, que sentia na consciencia, por haver saltado a estes delinquentes com a pena, que de justica mereciao.

34 Passemos agora do literal ao nosso caso, pois lhe vem mais accomodado. Tenho por certo, Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor, que

na morte nenhum gravame lhe fez a consciencia: haver diffimulado algum crime fem castigo; porque, não menos que Job, castigava, e perseguia V. Excellencia Reverendissima os delinquentes: Conterebam molas iniqui. Parece-me que está V. Excellencia Reverendissima repetindo lá no Ceo Ad Tim. aquellas palavras que escreveo o Apostolo: Reposita est mili corona justitia: porque já estará lo;

grando a coroa da justiça, que fazia.

Se no Ceo ha coroa especial para os Apostolos, para os Martyres, para os Doutores, e para as Virgens; porque a não haverá tambem para os que tiverao grande zelo da justica, como resplendeceo em S. Excellencia Reverendissima? Cuidao muitos que no Prelado so assenta bem a piedade; é brandura: e se lhe não condemnão a justiça, reprovao ao menos a aspereza, em que brota o zelo de alguns grandes Prelados, quando reprehendem. Oh juizo dos homens! Oh prudencia humana, como procedes erradamente! A Escritura Sagrada muitas vezes compara o zelo com o fogo: e bem; porque nem o fogo póde arrebentar com moderação, nem o ardente zelo tem cordura quando brota. Quem reprehende sem aspereza, ordinariamente faz a reprehensaõ inutil, porque a faz insensivel a quem a ouve. Os Prelados não obrao em causa propria: sao de Deos as causas em que elles obrao, e, por reverencia do mesmo Deos, devem reprehende-las, e estranha-las com tanta aspereza, quanta pede a honra de Deos injuriado, o qual tanto cargo fará no seu Juizo ao Prelado, que nao reprehende, como ao que reprehende sem aipereza. and the state of t

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro. 65 36 Até o presente anda, e sempre andará em opinioens o fim daquelle Veneravel Pontifice Heli; postoque, como diz S. Joao Chrysostomo, fosse de vida inculpavel: Heli dico, cujus cum vita D. Chrysoft. esset irreprehensibilis. S. Basilio Magno, S. Gre- Hom. 17. gorio Nazianzeno, Santo Efrem, omesmo S. João Chrytostomo, e S. Bento no segundo capitulo de sua Regra, e muitos outros Padres entendem que se perdeo; porque faltou com a reprehensao a seus filhos, fendo tal, que, por não molestar aos filhos com a reprehensao, saitou á honra que devia a Deos. Mugis honorasti silios tuos quam me, lhe disse Deos quando o arguio. Porém no Texto he bem clare que Heli reprehendia a seus filhos, e os admoestav. a que nao peccassem, propondo-lhes a enormidade de suas culpas, o escandalo, que causavão, e a reverencia que se deve a Deos: Quare fecistis res hujuscemodi, quas ego audio, res pessimas ab omni 24.25. populo? dizia Heli a seus filhos: e ainda lhes dizia mais: Nolite filii mei : non enim est bona fama, quam ego audio. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus: si autem in Deum peccaverit vir, quis orabit pro eo? Isto não erareprehender, e estranhar Heli asacçoens de seus filhos? Simera, respondem os Santos Padres: mas não era como devêra ser; porque os reprehendia sem se indignar contra elles: Neque enim eo modo, quo aquum D Basil.in erat, adversus ipsos indignatus fuerat, diz S. Basilio. Devia Heli reprehender os silhos compalavras asperas, e reprehendia-os com brandura: Cum acriùs coercére debuisset, verbis tantum lenibus monust, diz S. Joao Chrysostomo. Devia ad Timot, 3reprehendê-los com authoridade, e severidade de Part. III.

Reg. Brevior, interrog. 47.

D. Chryfost. Hom.g.in I.

566 Sermao II. Bispo, e nao com docilidade de pay, como fazia: Redarguit, & corripuit; sed lenitate, & mansue-D. Petr. Dam, Epist. tudine Patris: non severitate, & authoritate 12, al Ni-Pontificis: disse, explicando-se melhor que todos, col Pont in toin. 3. Bi- o meu S. Pedro Damiao. blist, edi-37 Que exemplo deixárao nesta parte aqueltionis feles gran les Prelados, postos por Deos na sua Igrecundæ. ja, para exemplo dos que o forem? No antigo Teftamento houve hum Sacerdote Phinees de tao ar-Numer, 23. dente zelo na observancia da ley, e tao arrebatado contra os violadores della, que de huma punhalada tirou por suas mãos a vida a dous complices de hum delicto. Quantos diriao que se fazia indigno do Sacerdocio, e do Officio de Prelado, quem era tao falto de brandura! Porém Deos tanto se agradou daquella acção de Phinees, que em premio della lhe fez o Sacerdocio perpetuo, e hereditario em sua casa, e descendencia. S. Pedro, que Actor. 5. em tudo foy o primeiro Prelado da Igreja, arguio com tanta severidade a Ananias, que o sez cahir morto: e sem desmayar o Santo Pontifice, á vista de tao formidavel caso, chamou logo a Saphira, e arguindo-a da meima forte a deixou fem vida. O Gautruche Papa Bonifacio VIII. apresentando-se-lhe hum Ar-Hist. Eccles. in vita hu- cebispo de Genova, para de sua mao receber a cinjus Pontifi- za, em huma quarta feira desta ceremonia, publicamente se lhe mostrou indignado, e aproveitando-se das palavras de que a Igreja usa em tal dia lhe fez a ameaça de o reduzir a cinzas. S. João Chrysostomo com tao aspera liberdade reprehendia ao Imperador, á Imperatriz, e á nobreza de Constantinopla, que pareceo queria excitar contra si mesmo a furia, e conspiração, que delles experimentou. ... 38 Com

Nas Exequias do Bispo do Rio de Janeiro. 673 38 Com tao qualificados exemplos ninguem deve estranhar que S. Excellencia Reverendissima algumas vezes revestisse as suas reprehensoens de aspereza; porque indignando-se, reprehendia como Bispo, zeloso da emenda dos vicios: reprehendia como quem, no exemplo de Heli, temia a condemnação: sinalmente, como quem até como a reprehensão castigava aos máos: Conterebam molas iniqui.

## The state of the solution $\mathbf{S}_{i}, \mathbf{V}_{i}$ and the state of the solution $\mathbf{S}_{i}$

Dicebamque, in nidulo meo moriar, & sicut de Phænix multiplicabo dies.

NT O exercicio das virtudes que ponderámos, e de muitas outras, que (como labemos) ornavao a S. Excellencia Reverendissima, suspirava elle pela sua Religiao, desejoso de acabar nella os seus dias. Lembra-me agora o Papa Benedicto XIII. de veneravel memoria, que entrandonos Conventos de sua Dominicana Religiao, costumava dizer: In nidulo meo moriar. Como se dissesse : Esta Religiao foy o meu ninho, em que nasci, quando no estado Religioso renasci para Deos: nella hey de morrer para eternizar a vida na Gloria. Não quiz Deos cumprir-lhe os seus desejos; quiz porém conresponder aos do Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo. Sendo eleito para o Bispado de Viseo, com grave desprazer se transportou para Portugal, e chegando mortalmente enfermo a Lisboa, se recolheo ao seu Convento de S. Francisco da Cidade, onde vestira o E ii hahabito de Noviço da mesma Ordem, onde prosesfou: finalmente ao seu ninho se recolheo para eternizar na Gloria os seus dias: In nidulo meo moriar,

& sicut Phænix multiplicabo dies.

42 E quem nao dirá que a presente mudança de to los os Bispos da Asia, America, e Ilhas adjacentes de Portugal, para os Bispados do mesmo Reyno, seriatalvez meyo disposto pela Providencia Eterna (bem que pareceo acaso) para que S. Excellencia Reverendissima tivesse a consolação de acabar na sua Ordem, e no mesmo Convento de sua profissa : In nidulo meo moriar! No anno em que Christo havia de nascer, sahio humedicto do Imperador Romano, para que todos os seus vassallos, e subditos fossem pessoalmente matricularse as terras de que erao, por seus ascendentes, oriundos. Nañ foy acaso este edicto, mas sim meyo disposto pela Providencia, para que Christo sóra de Nazareth, fóra da casa de sua May Santissima, no mayor desamparo, e desabrigo do inverno, fosse nascer em Belem. Talvez seria similhante a disposição, com que a mesma Providencia sempre incomprehensivel ordenou que S. Excellencia Reverendissima sahisse desta Diocese para morrer na sua Religiao. Parece que Deos se dava por bem servido, e muy pago daquella repugnancia, que teve S. Excellencia Reverendissima em deixara sua Religiao por aceitar este Bispado; e por isso lhe dava meyos de sahir do Bispado, e tornar para a Religiao, que escolheo para morrer. Empregou-se a vida no serviço da Igreja, e do Bispado; porque assim o dispunha Deos: mas á conta da sua Providencia sicou der os meyos, para que na ô fosse a morte fóra da Religiao. 41 Ser

Nas Exequias do Bispo do Rio de Janeiro. Ser Bispo, e ir acabar na Religiao, em que professou! Grande selicidade! porque era deixar antes da morte os cuidados do Bispado, que na ultima hora tanto affligem. Em vida, focegadamente sem urgencias, e perturbações da morte, ordenou S. Excellencia Reverendissima todas as cousas do Bispado: entregou o governo delle, e sahio para morrer onde desejava. Sao Pedro Celestino com resolução atégora não imitada, largou o Sumo Pontificado da Igreja, e retirando-se para a sua. e minha Religiao, foy nella esperar amorte. Sao Pedro Chrysologo sabendo que lhe restavao poucos dias de vida, deixou o seu Arcebispado de Ravena; e feitas as recommendaçõens, que devia, se retirou para a sua patria a morrer onde nasceo. Sao Carlos Cardeal Borrhomeo, e Arcebispo de Milao, pouco antes de sua morte, se apartou para Monte Varalle a esperar a hora de se apartar deste mundo. Queriao todos estes Prelados achar-se na morte sem o cuidado de suas Dioceses. Assimi aconteceo tambem a S. Excellencia Reverendifsima, por Divina piedade, e altissima disposição de Deos. Oh que morte tao feliz para quem tinha o governo de hum Bispado tão extenso! Oh que morte tao digna de que a desejem todos os que governaô!

Escrevem os Rabbinos mais doutos, e mais versados nas Historias do Testamento Velho, que Moysés desejára ter tal morte como a de Aaram: Moyses boc videns desideravit talem modum mor- Rab. Salom. tis. E Moysés, que tanto privava com Deos; apud Lyr.in Moysés, que era como outro Deos, por delegação delle, tinha que invejar a morte de alguem? Foy Part. III.

Sermao II.

Deuter. 34.

Vieg. in Apoc. 14, Comment. 2. lect. 3.

a morte deste grande servo, e amigo de Deos, como hum sono muy quieto, entre os doces osculos do mesmo Deos, que tomou á sua conta mettê-lo na sepultura por mãos dos Anjos: Mortunsque est ibi Moyses servus Domini in terra Moab, jubente Domino, & sepelivit eum. No original Hebraico se escreve assim: In terra Moab, ad os Domini. Outros vertem: In osculo Domini. E bem soube Moysés, antes de se partir deste mundo, a morte que Deos lhe preparava; porque no ultimo capitulo dos feus livros do Pentateuco a achamos efcrita com todas as circunstancias, e nao por outro, fenao pelo mesmo Moysés com espirito profetico, e revelação que teve da sua morte, e sepultura, segundo o entender de Josepho, a quem segue Philo. Pois que observaria Moysés na morte de Aaram, para a appetecer similhante? O mesmo que nós iremos observando agora. Observou que, para morrer este Summo Sacerdote, the ordenou Deos serretirasse do seu povo, e acompanha do só de seu irmao Moyfés, e de seu filho Eleazaro, subisse ao monte Hor, e morresse nelle: Tolle Aaron, & filium ejus cum eo; & duces in montem Hor.... & monietun ibi. Notou mais, dispôr Deos que no monte se despisse Aaram das vestiduras Pontificaes, antes que morresse. Havia caminhar aquelle Pontifice em habitos Pontificaes até o monte, e ahi se havia despir delles, e acabar a vida: Cumque nudaveris Patrem veste sua... Aaron colligetur, & morietur. Oh quantos mysterios aquise encerra@! a marique ora to sup-1.2 1/6/14

Num. 20.

43 Não ha de ter aquelle Pontifice a consolação de morrer entre os seus? Antes da morte ha

Nas Exequias do Bispo do Rio de Janeiro. 71 de ser privado da companhia delles? De mais. No Exodo só permittia Deos que o Summo Sacerdote usasse da tunica Pontifical dentro do Santuario, exercendo o seu ministerio: Vestietur ea Aaron Exod.28. in officio ministerii, ut audiatur sonitus quando ingreditur Sanctuarium. Pois como agora ha de fahir com ella até o monte Hor? Se ahi a deve defpir antes que morra; porque a nao despeonde costumava? Já vedes que em tudo isto le continhão mysterios. Vamo-los declarando. Na tunica diz Hugo Cardeal que se representad os cuydados temporaes: Tunica est temporalium cura; e quiz Hug. Card. Deos que alguma vez vestisse Aaram a tunica Pontifical fora do Santuario, para assim mostrar que os cuidados do seu Officio em toda a parte o acompanhavao. Mas para fignificar tambem que antes da morte o pôs livre de todos esses cuidados, ordenou a Moysés que despisse ao Pontifice Aaram antes de morrer: Cumque nudaveris patrem veste sua; .. Aaron colligetur, & morietur. Este 26. (da melma forte) era o fim, de Aaram fer conduzido a morrer aufente do seu povo, como quem o nao tinha já a seu cargo, e a seu cuidado: Duces eum in montem Hor, & morietur ibi. Moysés tinha tambem a seu cuidado ogoverno daquelle povo: e appeteceo ter a morte de Aaram; porque desejou morrer apartado, e retirado do mesmo povo, livre dos cuidados, que lhe caufava o governo delle: Moyses boc videns desideravit talem modum mortis, colon 1050 in 1050

44 Morreo o Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo, como desejava morrer Moysés; porque morreo como Aaram. Retirado da sua Dio-E iiii cele,

Sermao II. cese, livre dos cuidados della, na companhia de seus irmãos ( os Religiosos do seu Convento ) e de alguns poucos da sua familia, que como filhos o acempanhavao: qual outro Aaram na companhia de seu irmao Moysés, e de seu silho Eleazaro. Deixay-me notar mais alguma circunstancia, em que a morte de S. Excellencia Reverendissima se assimilhou á de Aaram. Ordenou Deos a Moysés naos só que no monte Hor sosse Aaram despido desuas vestimentas; mas tambem que com ellas fosse no mesmo lugar vestido Eleazaro, que lhe succedia no Sacerdocio, e Pontificado: Cumque nudaveris patrem veste sua, indues ea Eleazarum. A Ley dada por Deos no Exodo, e no Levitico, dispunha que a creação, ou investidura do novo Pontifice se fizesse ás portas do Tabernaculo: mas entrou nesta parte a dispensação Divina, para que Aaram (dizem os Expositores) se consolasse na morte com a vista do successor que tinha. Nem esta consolação faltou ao Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo. Depois que desembarcou em Lisboa, postoque mortalmente enfermo, ainda teve tempo sufficiente para saber o successor, que lhe estava destinado; e para se consolar, sabendo que deixava o Bispado, e oseu povo provido de hum Prelado, que terá todas as circunstancias de benemerito, fegundo com experiencia provada confiamos no acerto de quem cuidadosamente o elegeo.

Genel.49 32, Nuin.20

Ibid.

Exod 29.

Levit, 8.

Deos ultimamente que Aaram, qual outro Jacob, fe encolhesse para morrer: Aaron colligetur, & morietur. Parece que para morrer se encolhia,

quem

Nas Exeguias do Bispo do Rio de Janeiro. 73 quem estando para espirar, se despia de toda a pompa, e ornato Pontifical: Cumque Aaron spoliasset vestibus suis. Tambem o Excellentissimo, e Reverendissimo Senhor Bispo, para em todas as circunstancias ter huma morte qual outro Aaram, quiz, á imitação delle, encolher-se para morrer; porque dispôs que o enterrassem como a hum Frade da sua Ordem, sem aquelle ornato, e pompa, que se deve a hum Bispo. Qualquer pessoa encolhendo se parece menor do que he: S. Excellencia Reverendissima tanto se encolheo na morte, que ficasse parecendo hum Frade Menor. As aves encolhem as azas para que possão entrar em seus ninhos: e porque S. Excellencia Reverendissima queria morrer na sua Religiao, como a ave Feniz morre em seu ninho: In nidulo meo moriar, & sicut Phanix: por este modo se encolheo para morrer: Colligetur, & morietur.

Mas se morreo como Feniz, tambem renasceo já como Feniz; porque, como esperamos em Deos, já está multiplicando os seus dias lá no Ceo: Sicut Phænix multiplicabo dies; para nossa confolação, e coroa de seus merecimentos. Por todos os dias da Eternidade goze V. Excellencia Reverendissima da vista de Deos na Gloria, em premio daquella doutrina admiravel, com que a tantos peccadores tirou do caminho da perdição, e a todos desejava metter no Ceo. Em premio das esmolas sem numero, com que alimentou a immensa pobreza deste seu Bispado. Em premio daquelle incomprehensivel cuidado, e pastoral vigilancia, com que o governou, castigando culpas, e extirpando vicios. Em premio de tantas, e tao he-

Ibid. v. 28.

roicas

· Sermaō II. roicas virtudes, com que Deos o quiz fazer dig no de sua Gloria: e no gozo della, nao cesse V Excellencia Reverendissima de rogar por nós, para que alguma vez nos ajuntemos a louvar a Deos, e a lograr de sua vista, e eterna Bemaventurança.



and the second of the second of the second

Markey Committee Committee

The same of the sa

the court of all a



The state of

# SERMAÖIII. DE N. SENHORA DO

## PILAR,

EM DIA DEREYS,

ESTANDO EXPOSTO O SS. SACRAMENTO, no Mosteiro de S. Bento do Rio de Janeiro, anno de 1741.

Ecce stella, quam viderant in Oriente, antecedebat eos, usque dum veniens staret suprà ubi erat puer. Matth. 2.

S. I.



ASCE Christo em Belem, e no Oriente apparece huma nova Estrella. (Divina, e Humana Magestade, a quem adorao os Reys na terra, os Thronos, as Potestades, as Dominaçoens, e os Prin-

ipados no Ceo.) Nasce Christo em Belem, e no Driente apparece huma nova Estrella, indicando o nas76 Sermao III.

o nascimento do novo Rey. Com illustração interior observarao os Magos a materia, o corpo, o tempo, o lugar, e curso da Estrella: e seguindo-a, por Divina inspiração, chegárão a Belem, acharao o Rey de Magestade Immensa, e Eterna, nascido menino, e recolhido em hum humilde Presepio. Ahi o adorarao, e nas offertas, quelhe apresentarao, o reconhecérao mortal, o acclamárao Rey, e o confessárao Deos. Esta he amateria do Evangelho, taô impropria ( ao que parece) da presente solemnidade, que ainda a faz mais difficultosa para os Oradores. Mas a Estrella, que aos Magos servio de guia, tambem espero me servirá denorte; porque se aos Magos mostrou o Rey nascido, me mostrará a mim o assumpto, que, na festa de hoje, nunca se descobrio ajustado sem Estrella.

2 Ouvida a Historia do Evangelho, entrao a examinar, e disputar os Sagrados Expositores, como poderiao os Magos, ou Reys do Oriente, á vista da nova Estrella, vir em conhecimento de Christo, nascido para reynar em Israel? São Bafilio Magno, Saô Jeronymo, Origines, Saô Leaō Papa, e com elles os mais dos Santos Padres, e Expositores, assentao que nos povos Orientaes era memoravel, e muy sabido aquelle vaticinio de Balaam: Orietur Stella ex facob, & consurget virga de Israel. Nascerá (dizia) a Estrella de Jacob, e apparecerá o Rey, que ha de empunhar o Cetro de Mrael. E como estes Reys do Oriente, ou felices Magos, virao apparecer a Estrella de Jacob, nao podiao duvidar fosse nascido o desejado Rey de Israel. Atéqui bem; mas supposto não

Num. 24.

De N. Senhora do Pilar. podiao os Magos duvidar do nascimento de Christo neste caso, quem os podia certificar no conhecimento da Estrella? Que informaçoens, que sinaes tinhaõ elles da Estrella de Jacob, parajulgarem sem duvida ser essa a Estrella, que virao no Oriente?

3 Quando eu com mais cuidado folicitava fahirme desta duvida, entrey noutra mayor; porque entrey a inquirir a razao de se nomear Estrella de Jacob, essa que os Magos virao no Oriente. Em sentido historico naô se decide sacilmente esta difficuldade: só me occorre para solução o que ouvireis. Em huma noite descançando Jacob na jornada que fazia de Mesopotamia para Canaan, acorda, ese acha com hum desconhecido varao junto a si, que logo entrou a lutar com elle. Eis-que, já no fim da noite, apparece huma Estrella, (a que o Texto chamou Aurora, porque appareceo nesse tempo, e Tertuliano lhe chama Estrella d'Alva) e o desconhecido lutador se dálogo por vencido, e trata de se retirar: Dimitte me, jam enim ascen- Genel 32? dit Aurora. Tertuliano verte: Ascendit enim Lu. v. 26. cifer. Esta em todo o Texto Sagrado he aunica Estrella, com que se assignatou Jacob: e porque esta unicamente se podia chamar Estrella de Jacob; vem a concluir, que esta foy a vaticinada, epromettida para indicar aos Magos o nascimento de Christo Rey de Israel, quando segunda vez sosse vista: Orietur Stella ex Jacob, & consurget virga de Israel.

4 O lutador desconhecido, dizem alguns Padres com Santo Hilario, e S. Justino, que era o Filho de Deos em figura humana, tentando as for-

de N. Senhora do Pilar. Oriente: Ascendit enim Lucifer. Orietur Stella

ex Facob. 5 E porque se nao entenda carecer de fundamento o juizo, que faço sobre a identidade da Estrella de Jacob, e dos Magos; notay com admiração o que nella observarão os Interpretes do Sagrado Texto. A Paraphraze Chaldaica, ou Targum Jerosolymitano (que he a de maisauthoridade entre of Doutores Hebreos, porque igualmente he Versao, e Exposição dos seus mais samosos Rabbinos) dá o nome de Pilar à Estrella de Jacob. Não the chama Aurora, como onosto Texto; nem como Tertuliano Estrella d'Alva; chama-lhe Pilar da Aurora; porque verte, ele assim: Famenim Paraphr, à ascendit columna Aurora; ensinuando-nos que Judais dia Jacob apparecera tão mysteriosa Estrella com sigura de Pilar. Da Estrella dos Magos tambem diz tanum. o mesmo, nao menos que o Villarroel; ( cuja vastifsima erudição, e doutrina serve de espanto aos mais Doutos do presente seculo ) porque affirma que acabando a Estrella o seu curso, parára sobre o Presepio, tornando-se como hum resplendecente Pilar de luz, que comtoda a clareza persuadia estar nelle o Omnipotente Rey, que solicitavao adorar: Stella ducit inquirentes, perducit ado. ratores, Enèvagarentur inquisitione, consulentes orbis felicitati, ignea Splendens columna lucis (quæ erat ut sublimis desuper) perstitit, usque dum veniens staret suprà ubi erat puer. Nao me admira esta metamorphose, ou variada figura; porque, como referem Santo Agostinho, e outros, a Estrella d'Alva, em tal dia como este, muito d'antes tinha feito o mesmo. Mudou a cor, a grandeza.

cta Targum Jerosolymi-

21.

1 1 7 1 2 e. W. . e. J.

2 20 8 15

Villar. Pintia, tom. 1. Taut. 5. Did.

Sermao III.

D. Aug. 21. de Civit. c. 8. Torniell ad 29n. 2258. Perer, lib, 13 de Hist. Dilu. disp. 13. n. 19.

deza, o curso, e a figura, quan lo nasceo fozé; por indicar ao mundo, que nesse dia tivera seu assignalado nascimento aquelle grande Vice-Rey do Egypto: In Calo mirabile extitit portentum, ut Stella Veneris nobilissima mutaret colorem, maguitudinem, figuram, cursum. E porque se nao veria, com o mesmo portento, variar de aspecto a Estrella, que indicava a Jacob, e mostrava aos Magos o nascido Rey do Ceo, e de toda a terra? Se pois na Estrella de Jacob, e dos Migos vemostao uniformes aspectos, ainda quando lhe obtervamos mais variada a figura, porque nao diremos que huma, e outra era huma só Estrella?

Nem ha que descobrir congruencias, epropor razoens, quando a solemnidade presente naquelle Altar, e naquelle Pilar nos propõem á vifta oque intentava persuadir. Alli tendes a Estrel-

Octoec: Græc.

Idiot.p. 14. cotempl. 1.

la, que Jacob, e os Magos virao: Ecce Stella, quam Damaic in viderant. A Estrellade Jacob, diz S. Joan Damasceno, era Maria Santissima: Stella fulgens ex Jacob; e ella tambem era a Estrella dos Magos, no entender do Doutissimo Idiota: Stella Magos ad Christum adducens. A Jacob, e aos Magos apparecia huma mesma Estrella, como Pilar; porque em huma, e outra occasião se representava a mesma Senhora, e May de Deos, dando-se já a conhecer em seu milagroso Pilar. Ao Patriarca Jacob apparecia o Pilar da Estrella: Columna Auroræ; porque depois ao Apostolo S. Jacob havia de apparecer a Divina Aurora, e May de Deos collocada sobre hum Pilar. Tambem aos Magos apparecia a mesma Estrella, e o mesmo Pilar; para que a Estrella, que lhes deo a ver o Filho de Deos

nal-

nascido, nos desse a conhecer o prodigio do Pi-Jar da May de Deos. Ao mysterio, que hoje celebra a Igreja, dá o nome de Epiphania, ou manifeltação do Filho de Deos: e eu acho que a meima Estrella, que manifestou o mysterio do dia, tambem nos declara o desta solemnidade. Dessa Estrella diz Santo Agostinho, que lá do Ceo dava a co- D. Aug. S.2. nhecer quanto Christo occultava no Presepio: Abscondebatur in stabulo, & agnoscebatur in Calo. O mesmo veyo a dizer S. Bernardo: Absconditur D. Ber. S. r. in Præsepio, sed proditur radiante Stella de Cælo. Porém eu direy, que nao menos está mostrando em Maria Santissima com titulo do Pilar ( de quem a Estrella era symbolo) o mesmo que em Christo no Presepio estava occulto. Para mais declarar, e dividir o assumpto, imploremos a Divina Graça.

AVE MARIA.

Service with the service of the serv 

the first in the second of the second of the second Ecce Stella, quam viderant in Oriente antecedebat eos, usque dum veniens staret suprà ubi erat puer.

diesea à litter releale de la comme de la contraction de la contra A Quella Estrella, que do Oriente guiou os Magos até Belem, parou sobre o Presepio, que servia de throno ao Reynascido. Isto he o que se diz nas palavras do thema. E qualseria a confusao dos Magos, quando lhes fosse revelado que esse menino era o verdadeiro Deos, a quem adora a maquina deste Universo visivel, ea nobreza de todo o invisivel creado! Como a hum Deos Part. III. Eterno

Eterno (diriao os Magos) vemos nos menino de tao poucos dias? Hum Deos Immenso, para cuja grandeza o mundo todo he limitado espaço, póde caber em tao estreito lugar, como he o Presepio? O Eterno, temporal; o Immenso, limitado; he o que com mysteriosa advertencia notoa S. Mattheus naquellas palavras: Ubi erat puer. Deos Eterno feito menino: Puer: Deos Immenso recolhido a hum lugar .: Ubi erat; vinhao a ser os dous assombros, que aquella Estrella indicava: porque essa Eternidade disfarçada em Christo, e essa Immensidade nelle occulta, estava aquella Estrella indicando, e manifestando aos Magos: Abscondebatur in stabulo, & agnoscebatur in Cæ-10. O mesmo Santo Agostinho sez huma notavel comparação da Estrella dos Magos com os Apoftolos. A'Estrella chamou lingua dos Ceos, e disse que aos Magos declarava a Estrella o mesmo que depois nos prégou a lingua dos Apostolos: Nobis boc nuntiavit lingua Apostolorum, Stella illis tanquam lingua Calorum. A lingua dos Apostolos disse que o Eterno se encobrira com a puericia, e que se occultara o Immenso quando appareceo em hum lugar: Vbierat puer. A Estrella tambemindicava a Eternidade encuberta, e a Immensidade occulta; mas o como podía a Eitrella mostrar essa Eternidade, e essa Immensidade, eu o nao percebera, se nao houvera entendido neste dia, que à Estrella dos Magos symbolisava a Maria Santissima com o titulo do Pilar; porque nella vejo resplendecer a Eternidade, e a Immensidade, que o Filho de Deos encobria temporalmente nascido, e collocado no Presepio. Foy

D. Aug.fur.

de N. Senbora do Pilar.

8 Foy pensamento de S. Pedro Chrysologo; que humanado o Divino Verbo deo osattributos da Divindade, etomou para si os naturaes defeitos d humanidade: Christus venit suscipere infirmi- D. Chrytotates nostras, & suas nobis conferre virtutes: bumana quarere, prastare divina. Tomou para si a puericia, e a restricção a hum lugar, que são naturaes defeitos, ou imperfeiçoens da humanidade; mas deo a Eternidade, ea Immensidade, que são attributos de Divindade. E a quem communicou o Filho de Deos estes attributos? A Maria Santissima; porque lhe participou quanto se comprehende, e encerra na Divindade: Quidquid igitur unus trinusque Deus possidet per naturam, Ma- Problem. in ria possidet per gratiam: disse o agudissimo Bonherba; e para que na May de Deos vissemos de n. 2, alguma sórte resplendecer a Eternidade, e a Imn ensidade, a exaltou o Filho sobre hum Pilar, como querendo gravar naquelle marmore estes dous attributos, que elle no Presepio occultava.

Já disse a voz de Tertulliano, que no Sacramento Eucharistico fizera Christo hum deposito da Eternidade, e da Immensidade. Nao podendo, como verdadeiro Homem, residir naturalmente em muitos lugares; nem viver para sempre, quem para morrer nascera; instituio hum Sacramento, por cuja virtude, em toda a parte pudesse estar, como se fora de alguma sorte Immenso: e pudesse sicar para sempre na sua Igreja, como se fora de algum modo Eterno: Christus quandam aternitatis, & Vivien immensitatis speciem largitus est in Sacramen Euchar.coc. vo: & ubique, & semper. S. Gregorio Nysseno; e Santo Ambrosio chamao ao Sacramento Pilar;

log. Serm. 5.

Sabb. Dom.

porque

D. Greg. D. Ambrof. in Exod. 13

. 2. 1 1. 11

porque nelle se firma, estabelece a Igreja: Colum-Nyl. Hom 4 na quæ stabilit. E depois de gravar Christo, em memoria sua, a Eternidade, e Immensidade no Pilar do Sacramento; quiz que em honra de sua May Santissima se erigisse outro Pilar, em que tambem se escrevesse a Eternidade, e a Immensidade. Duas columnas muy celebres levantou o famoso Hercules, querendo dúplicar as memo. rias de suas acçoens heroicas; e porque não fora justo que se contentasse Christo com menos padroens ás suas glorias; se para si erigio hum Pilar no Sacramento, para sua May Santissima levantou outro Pilar. Mas porque, sendo Filho de tal May, não deixava de ser Deos; imprimio como Deos no Pilar de sua Mãy a Eternidade, e a Immensidade, que para gloria sua esculpio no Pilar do Sacramento: porque ambos estes attributos communicou a sua May Santissima, com o glorio-10 titulo do Pilar. Vamos por partes, e procederemos com mais clareza. and the property of the property of the second

## **9.** III. - -, '

To Rimeiramente, a lua May Santissima, com a invocação do Pilar, communicou o Filho de Deos aquella Eternidade, que elle em Belem occultava, mostrando-se menino de poucos dias nascido. Parece-vos incomprehensivel, ou encarecimento; porque direis, que o Eterno nem principiou, nem acabará; masisso mesmo digo eu, ou diz a May de Deos, fallando do seu titulo do Pilar. Nem teve principio, nem chegará a ter fim. Ouçamos o que de si mesma diz esta Senhora

de N. Senhora de Pilar. no capitulo vinte e quatro do Ecclesiastico, segundo o interpretao S. Pedro Damiao, e S. Boaventura. Ab initio, & ante sæcula creata sum, Eccl. 24. 14 & usque ad futurum saculum non desinam. Eutive o meu principio (diz a May de Deos) lá nesse principio, ou sem principio da Eternidade, antes que os seculos principiassem: e nao hey de ter sim, por mais que os seculos se multipliquem. Quem ha de comprehender esta verdade tao repugnante, e

primeira parte, e le a podermos vencer, entraremos a ventilar a fegunda.

11 Maria Santissima he creatura: logo principiou em algum tempo; porque para existir ab aterno, ha impossibilidade nas creaturas. He esta Senhora descendente do primeiro homem : logo principiou a viverdepois, quando de seus progenitores nasceo. Na sexta idade do mundo, veyo a elle esta perseitissima creatura: logoantes dos secuculos nao existia no mundo. Tudo confesso, e tudo concedo: porém neste dia temos luz para salvarmos o Texto, em que anossa conclusão se funda, sem aggravo, e sem injuria de tao fortes, como bem fundadas razoens em contrario. Se advertirmos na propriedada do Texto, diremos finalmente que fallou a Droina Sabedoria, celebrando já a Maria Santissima com o titulo do Pilar: Ego in altissimis habitavi, & thronus meus in colum- Ibid. r.7. na: eis-ahi pois a razao de se considerar sem principio: Ab initio, & ante sacula creata sum; porque Maria Santissima, como Senhora do Pilar, existio antes dos seculos, e antes de todo o principio principiou nella o titulo do Pilar. Houve já quem Part. III. F iii diffe.

tao fugitiva á razao? Vamos-lhe difficultando a

. (ne) , br : e9 . 11/4

cole you

in war the or

Villar. tom. 1. Taut, 3. Did. 12. n.

Sermao III.

disse, que a May de Deos teve ser antes de ser: Habet esse antequam sit: e disse bem. Se nesta Senhora não houvera mais fer, que o participado de Adam; sem duvida havia principiar como creatura, quando nasceo, e principiou a viver: mas como tambem era Senhora do Pilar: Thronus meus in columna, podia debaixo deste titulo considerar-se ab aterno; e ser Senhora do Pilar, antes de ser, e antes detodos os seculos: Habet esse antequan sit: Ab initio, & ante sæcula creata sum,

Es thronus meus in columna.

12 Em Maria Santissima houve hum ser participado de Adam, qual foy o da natureza: e houve em Adam hum ser nao participado por ella, e este foy o da culpa. Mas tambem houve na Senhora hum ser, que se naopodia participar de Adam; porque nelle o nao havia: e tal foy o de Senhora do Pilar. E como este ser, e titulo de Senhora do Pilar teve a May de Deos sem dependencia do seu principio da natureza, bem podia nella ser eterno, e sem principio. Em quanto creatura, e descendente de Adam, he certo que principiou Maria Santissima nascendo; mas em quanto Senhora do Pilar, nao selhe descobre, nem selhe acha principio; porque lograva este titulo antes que principiasse a viver: nem era ainda nascida, quando já era invocada por Senhora do Pilarutio de la constanti de la con

13 Desde a Eternidade bradava o Divino Verho por Maria Santissima, para que viesse ao mundo, e pelo desejo quetinha de nella incarnar, a despertava para nascer. He intelligencia de Ruperto Abbade com muitos Padres, expondo aquelle Texto dos Cantares: Surge amica mea, speciosa mea,

Cant. 2. 13. 74. Complut. Reg. Rup. Abb. apud Ghisl.1 in buclos.

3 81 A 38

De N. Senhora do Pilar.

& veni, columba mea in foraminibus petræ; ou como le outra versao: Petræ inhærens. Ouvi a exposição de Ruperto: Me jubebat surgere, & properare, id est, nasci. Levanta-te, Esposa minha, (dizia o Divino Verbo á Senhora, que escolheo para May) apressa te para nascer, oh Pomba minha, tu que estás collocada em huma pedra. Tambem a duvida vem nascendo. Se a Senhora ainda nao era nascida: Me jubebat surgere, & prope. rare, idest, nasci; como em huma pedra já estava collocada: Petra inharens? Se ainda nao tinha ser, como tinha já a empreza, ou o distinctivo de

pomba: Columba mea?

14. Antes de solver a difficuldade, notay que o Texto quati literalmente se está entendendo da Senhora do Pilar. Temos no Texto a Senhora collocada sobre huma pedra: Petræ inhærens; e na pedra daquelle Pilar assim vemos a imagem da Senhora, em cujos braços está o Bendito Filho com huma pomba na mão; talvez para que por este sinal entendamos, que a pomba, por quem o Divino Verbo bradava, era a May de Deos com o titulo, e invocação do Pilar. Temos já facil reposta á nossa duvida. Maria Santissima nao tinha ainda ser, quando o Filho de Deos por ella bradava; para incarnar, e nascer della: Surge amica mea, speciosa mea, & veni; e com tudo já estava collocada, ou exaltada em huma pedra: Petræ inhærens; já tinha por divisa huma pomba: Columba mea; porque seisto he o que hoje vemos na imagem da Senhora do Pilar, tambem antes de nascer, antes dos seculos, e desde a Eternidade, já a May de Deos se exaltava com o prodigioso, e admiravel titulo do Pilar: Ab initio

F iiii

initio, & ante sacula creata sum, & thronus meus in columna. Pois nao será de admirar que antes de nascida fosse já invocada como Senhora do Pilar, ou lograsse este titulo antes que principiasse a viver: Surge amica mea, speciosamea, & veni, columba mea in foraminibus petra. Petra inbarens.

15 O passado melhor se prova com a memoria, do que se alcança como discurso. Estendamos pois a memoria por tantos feculos, que precederão á milagrosa apparição do Pilar, e acharemos que sahindo o povo de Deos do Egygto, mil quatrocentos noventa e seis annos antes que Maria Santistima viesse ao mundo, já era guiado por hum Pilar, que lhe mostrava o caminho, e huma nuvem unida a esse Pilar o desendia do ardente Sol: Nubes tua protegat illos, & in columna nubis præcedat eos. A nuvem (dizomeu Damasceno com outros Padres ) era Maria Santissima: e já entao no Pilar mostrava o titulo com que he festejada neste dia. Recorrendo a factos mais ántigos, lá vemosa Senhora do Pilar, naquelle, que appareceo a Jacob indo para Canaan: Jam enim ascendit columna Auroræ. Retrocedendo mais pelos annos que a estas idades precederao, descobrimos hum Pilar sobre o monte Moria, ou monte da visao, quando para elle caminhava Abraham a facrificar o seu unigenito Isaac. Assim o refere o Abulense: Super montem illum, in quo futura erat immolatio, vidit quandam columnam. O monte symbolizava a Maria, diz

Richardo de S. Lourenço: Maria mons visionis;

ubi Abraham voluit filium immolare; e se bem

Num. 144 V.14

Abul. in Gen. 22.

Richard. à S Lour. de Laud. V.lib.

pelo nascimento desta Senhora ainda tinha o mun-

de N. Senhora do Pilar.

do que esperar mais de dezoito seculos; já com tudo naquella figura, ou symbolo da Mãy de Deos, se lhe divisava tao anticipadamente o titulo do Pilar. Nem temos necessidade de examinar tantos seculos, que passarão, se antes de todos os seculos já

em Maria Santissima havia o titulo do Pilar: Ab initio, & ante sacula creata sum; & thronus meus in columna.

#### S. IV.

16 CE quereis agora com fundamento, e pro-O priedade comprehender a razao de se gravar naquelle Pilar o attributo de huma Eternidade sem principio, haveis de saber o mysterio, que a antiguidade observava na erecção de seus pilares. Pierio Valeriano diz que se levantavao pilares aos Heróes, cuja gloria se exaltava sobre todos os mortaes: Ut cujus nomini dicatæ essent, gloria super cateros mortales attolleretur. He pois o Pilar. em que a May de Deos se exalta, hum symbolo daquella gloria em que se elevou superior a todos os mortaes; pois para que na terra vissem os homens hum testimunho perenne dessa gloria, ordenou Deos que do Ceo trouxessem os Anjos humaimagem da Senhora, collocada fobre o feu Pilar glorio-10. E qual será a gloria, em que mais se exaltou Maria Santissima sobre todas as creaturas, nao só mortaes, mas immortaes tambem? Diremos todos, com razso, e sem duvida, que he a gloria de ser May de Deos: e daqui infiro, que no Pilar confagrado a tanta gloria se devia gravar huma Eternidade sem principio; porque naô menos he sem

Pier.deCol.

90 Sermao III. principio a gloria, que esse Pilar symboliza na Se-17 Fallando Isaias da Maternidade sempreadmiravel daquella Virgem fecunda, e May do seu mesmo Creador, diz que antes do parto já era May; porque teve Filho antes de o dar a luz: Antequam parturiret peperit, antequam veniret partus ejus peperit masculum. Notavel difficuldade! Quem tal ouvio, ou quem vio similhante maravilha, perguntava admirado o mesmo Proseta, que a vaticinava: Quis audivit unquam tale, & quis vi-Verl. 8. dit buic simile? Como-podia ser May, e ter Filho antes do parto, se antes deste nem havia nascimento, nem Filho? Nao ha para que mais suspendamos a razaõ, e o discurso neste ponto. Não vedes que esse Filho era Deos Eterno, esemprincipio? Lo-Quado Mago tambem a Mãy devia sem principio ser Eterna. Tia non mater , quæ le-He tao repugnante á razao, que seja May quem nao culi generavit Autho- teve Filho, como ser Filho quem não teve progenitores; pois se o Filho he Eterno, a May como Chryfolog. nao seria Eterna, ou como principiaria em tempo? Serm. 246. Bem advirto que esse Filho, em quanto Deos Eterno, nao nasceo de Maria Santissima, nem teve May; mas ninguem ignora que o Filho della gerado, e nascido, he Deos Eterno: pois quem negará que a Mãy de tal Filho he Mãy Eterna, poltoque o nao concebesse ab aterno? Antequam parturiret peperit, antequam veniret partus ejus, peperit masculum. 18 Commenta Ruperto Abbade o Texto, que ouvistes de Isaias, e diz assim: Antequam tempus Rup. in Ifa. illud ei veniret, ut Filium visibilem ex ventre C. 31. Virginis Sancta Sion ederet, peperit, & Mater eju (dem

ejusdem Verbi eff Ha est. Profundissimo dizer, e com rara propriedaue. Maria Santissima (diz Ruperto) antes do tempo teve Filho; porque antes do tempo foy Mãy. Notay agora. Só a Eternidade precedeo ao tempo: e como a Senhora desde a Eternidade he Mãy de Deos; disse o Profeta que antes do tempo tivera Filho, e fora May antes do tempo, para assim declarar aquella Maternidade sem principio Eterna: Antequam parturiret peperit. Antequam tempus ei veniret, &c. Concluamos aqui o nosso empenho, e o nosso ponto. Para monumento da mayor gloria de Maria Santissima, dispôs o mesmo Deos se lhe erigisse pelos Anjos aquelle prodigioso Pilar; e porque a gloria mayor desta Senhora he ser antes de todo o principio May de Deos Eterno, bem era se gravasse no mesmo Pilar a Eternidade, para que nelle se visse, que Maria Santissima assim como desde a Eternidade soy elevada, e escolhida pela Providencia Eterna á dignidade de May de Deos, assim desde a Eternidade era exaltada, e invocada como Senhora do Pilar: Ab initio, & ante sacula creata sum; & thronus meus in columna.

### 5. V.

origem: também he preciso que para sempre exista o que sor eterno. Isso mesmo admiramos no prodigioso titulo do Pilar; porque ha de durar para sempre: Et usque ad suturum seculum non desinam. Os mais titulos da Senhora, cu de

de todo acabárao com o tempo; ou tendo acabado, com o tempo se renovárao. Na invasao dos Mouros em Hespanha, acabárao nella todos ostitulos, com que a May de Deos era invocada; aindaque os mais delles pela devoção, e piedade Catholica se renovárao. Só o do Pilar se conservou entre a barbaridade tao permanente como d'antes. Tambem no mesmo tempo se conservárao algumas outras imagens da May de Deos, nas quaes era adorada com diversas invocaçõens, etitulos; porém occultas, servindo-lhes talvez huma gruta mais de asilo, que de Templo. Só as imagens da Senhora do Pilar, e os Templos, que lhe erao dedicados, permanecêrao, e se conservárao entre os Mouros sem mudança; porque o eterno he isento da jurisdição do tempo. Se fallaramos só daquelle Templo, que por ordem da May de Deos lhe edificou Santiago Mayor em C, aragoça, eda imagem da Senhora do Pilar feita pelos Anjos, para nelle se collocar, e ser adorada; fôra menos de se admirar: mas que a furia de tantos barbaros guardasse inviolavel respeito, e immunidade, em quinhentos annos, aos mais Templos, e imagens, que com este titulo havia por toda a Hespanha! Assim como he mais digno de admiração, assim fora difficil de se acreditar, se o nao confirmára o milagre com que o Santo Rey Fernando Terceiro, quasi no fim da expulsao dos Mouros, tendo a Sevilha em cerco, entrava nella invisivel, e no Templo ( que ainda se conservava ) de N. Senhora do Pilar, implorava o seu favor, e auxilio, para render a Cidade. Nem de outra sorte era bem que sosse o que participava da Eternidade.

V. Arbiol. Hefpanha feliz refl.; 25. p. 324. Urquiola Sagrada coluna, l. 1. c.18.

20 Da-

de N. Senbora do Pilar.

20 Daquelle Pilar de nuvem, que guiava os Ifraelitas, diz o Texto que nunca lhes faltara: Nunquam defuit columna nubis. Figura foy de Maria Santissima do Pilar, como já dissemos, e nunca falta a duração do Pilar; porque este titulo da May de Deos ferá eterno na duração. Forão tambem figuras da May de Deos o Arco Celeste, a Escada de Jacob, a C, arça de Horeb, a Vara de Aaram, a Arca do Testamento, a Torre de David, o Throno de Salomão, o Relogio de Achaz, a Porta fechada de Ezequiel, a Cidade Santa, a Mulher do Apocalypie, e outros muitos fymbolos achados nas Escrituras, em que Deos nos quiz revelar huma creatura taô mysteriosa, como cheya da Divina Graça; mas todas essas figuras acabárao. Só do Pilar de nuvem diz o Texto que nunca faltou, acompanhando os Israelitas até o fim da peregrinação: Nunquam defuit columna nubis; por- Exod. 133 que neste era symbolizada a May de Deos, como Senhora do Pilar: e sendo este titulo em sua duração eterno, nem por toda a Eternidade poderá faltar: Nunquam defuit columna nubis.

21 Acabárao os mais symbolos, e figuras de Maria Santissima; porque representavao invocaçoens, e titulos da May de Deos, fundados em acçoens, e mysterios, que se consummárao, e passárao com brevidade. O mysterio da Conceição persistio só no instante, em que a Senhora se concebia immaculada, por anticipação da graça. O do Nascimento só durou, em quanto sahia a luz da vida a que nascia para Mãy de todos os viventes. O da Assumpção só se entendia permanecer, em quanto a Senhora fubia gloriosa aos Ceos. Mas

odo

94 Sermao III.

o do Pilar se instituio permanente por toda a vida, e até na morte se conservou; porque depois que a May de Deos nelle se exaltou em C, aragoça, por toda a vida sicou constante no seu Pilar, e até na morte conservou para si este titulo singular.

Genel. 35. 20. Proc. apud Alap, in hűc loc. Abuléf. hic,

hic,

2. Reg. 18.

Abul, hic.

Morta Raquel, mogoado, e saudoso Jacob lhe erigio hum titulo sobre a sepultura: Erexit Jacob titulum super sepulchrum ejus. Brocardo, e Abulense dizem que este titulo fora hum bem vistoso Pilar: Titulum, idest, pyramidem perelegantem. E para que este Pilar sobre aquella sepultura? Aquelle galhardo Principe Absalao, postoque desgraçado, tambem levantou para si hum titulo: Erexit sibi titulum; e, como disse o mesmo Abulense, e antes delle Josepho Hebreo, era este titulo huma estatua de marmore, esfigie tao propria de Absalao, como se a beneficio da arte pertendera a natureza reproduzir-se: Tanquam si natura parens eum effigiaret. Em todo o Reyno de Israel era celebrada a gentileza de Absalao: e parece a quiz elle defender da horrorosa deformidade, que a esperava na sepultura, quando intentou eternizá-la no marmore em que a esculpio. Nao foy menos admirada a formosura de Raquel, cuja viita foy bastante para cativar a Jacob. Pois como para despertador de suá memoria, e para admiração da nossa, não levanta Jacob huma estatua á formosura de Raquel, quando nem a de Absalao ieria mais digna de merecer estatua? Se lhe ha de erigir hum titulo, porque escolhe mais hum Pilar que a propria effigie de Raquel? S.Jeronymo, no Epitapnio, que compôs a Santa Paula, me deo luz para intelligencia deste titulo da sepultura de Raquel.

de N. Senhora do Pilar.

quel. Diz que Maria Santissima se representava em Raquel. Bem: pois tenha hum Pilar por titulo na sepultura: Erexit titulum, id est, pyramidem perelegantem, super sepulchrum ejus; para que mysteriosamente se veja, que nem com a morte acabava para a May de Deos o titulo do Pilar. Estava o titulo sobre a sepultura; porque o Pilar de Maria Santissima he superior á morte na duração. No eterno não tem jurisdição amorte, e a Eternidade que Deos quiz communicar à Senhora, quando no seu Pilar a exaltou, sez que se lhe erigisse o titulo do Pilar eminente sobre huma sepultura, para fe mostrar a sua permanencia depois da morte: Erexit titulum, idest, pyramidem perelegantem, super sepulchrum ejus.

23 Nem podia acabar com a morteo titulo do Pilar para a May de Deos, que ainda depois da morte tanto o quiz conservar, que com essa divisa, ou com esse titulo, foy vista subir ao Ceo, para o immortalizar na Gloria. Tomo aos Anjos por testimunhas. Viraô estes a Maria Santissima na hora em que da Igreja Militante se passou para a Triunfante, e lá descobrirato, que no mayor appararo de sua festival entrada tinha hum Pilar por divisa: Quæ est Cant. 3.6, ista, que ascendit per desertum, sicut virgulafumi ex aromatibus? Esta he a letra do nosso Texto; porém as versoens de Rabbi Abraham, e Pagnino, lerao assim: Ascendit sicut columna fumi ex aromatibus. As virtudes de Maria Santissima parece que exhalavao de si huns persumes, de que se formava hum aromatico Pilar, em que a May de Deos se exaltava, com tanta admiração dos Anjos, que os precizara a perguntar, que espirito seria

Sermao III. aquelle que com a empreza de hum Pilar fazia a sua entrada na Gloria: Que est ista, que ascendit sicut columna fumi ex aromatibus? Que espirito havia, ou podia seresse, que admirava aos Anjos, senao o de Maria Santissima no throno do seu Pilar? Mart. Burg. Maria Cælum petens, cujus thronus in columin Jahel. p. na, responde Martinho Burgense, e bem; porque até subindo aos Ceos quiz a Máy de Deos confervar o titulo do Pilar, que para seu throno escolheo. Acabará para o mundo quanto hana terra: e para que naô acabe o titulo do Pilar, com elle obrou a Senhora o que obrará Christo com o Sacramen-No fim do mundo, antes que o entre Christo a julgar, faltará o Sacrificio admiravel da Ley da Graça, com que a Igreja se ampara, eo mundo se defende; porque so até o fim delle prometteo Christo aos homens a sua assistencia no Sacramento: Ecce ego vobiscum sum, omnibas diebus, us-Matth. 28. que ad consummationem sæculi; nem se deve já 20. nelle conservar, quando já o nao ha de amparar, e defender. Mas porque Christo, Eterno Sacerdote, Joseph. à S. Bened. p. 2. instituio este Sacrificio para eternamente durar: in tract. fu-Novi, & eterni Testamenti; douta, e piamente per illa verba Danielis se entende, que os Anjos, recolhendo-o de todas as 12. Et a tempartes do mundo, o trasladaráo para o Ceo, onde pore cum ablată fue- seja adorado eternamente. Isto he o que se refere rit juge fa-(postoque por enigmas, e figuras) no Livro do crificium. Apocalypse, segundo expõem o Veneravel Fr. Joze de S. Bento, a quem o Espirito da Sabedoria infundio tao grande luz, para intelligencia das Escrituras. Advenit ira Dei, & tempus mortuorum Apoc. 11. judicari. (Dizo Texto.) Et apertum est templum Y. 18, 19. Dei

de N. Senhora do Pilar. Dei in Calo, & visa est Arca Testamenti ejus in templo ejus, & facta sunt fulgura, & voces, & terramotus. Chegou (diz) o tempo de se mostrar Deos irado, e fazer o universal Juizo, elogo fe abrio hum Templo de Deos no Ceo, em o qual foy vista a Arca do Testamento de Deos; porque chegado o dia ultimo da duração do mundo, em que Deos mostrará contra os reprobos desatada a torrente de sua ira, se consignará no Ceo hum lugar, como Templo, ou Altar, para nelle ser collocado o Sacramento Eucharistico, que he a Arca do Testamento de Deos. Seguirão-se logo ostrovoens, os rayos, e os terremotos, que são os sinaes mais proximos, e os preludios mais immediatos da consummação do mundo, e do universal luizo: ao qual precederá a trasladação do Sacramento Eucharistico para o Ceo; porque nao seria bem que acabasse a obra mais excellente da Omnipotencia, e hum mysterio tao digno de admiração eterna. A Mãy de Deos tambem para eternizar o titulo do seu Pilar, em que recebeo dos Anjos, e dos homens tanta adoração, e gloria, comsigo o trasladou para o Ceo. Voltará finalmente para o Ceo, o Pao que delle desceo: Panis, qui Joan, 6, 593 de Cælo descendit. O Pilar que do Ceo veyo, para nelle ser exaltada a May de Deos, não devia ficar na terra, subindo ella a se exaltar na Gloria: devia acompanhá-la no seu triunfo: Qua est ista, que ascendit sicut columna fumi ex aromatibus?

25 Não he admiração que com este symbolo do seu Pilar subisse a Mãy de Deos aos Ceos, quan-Part. III.

Maria Cælum petens, cujus thronus in colum-

Sermao III.

do lá no Empyreo escolheo por toda a Eternidade hum Pilar para seu throno: Ego in altissimis babitavi, & thronus meus in columna. A Imagem, que os Anjos trouxerão do Ceo á terra, para se collocar no Templo, que Santiago havia de levantar em Hespanha, já vinha sobre hum Pilar; porque lhe derao o throno, que no Ceo ha para a Máy de Deos. Lá tem o seu throno sobre hum Pilar; e lá fizeraő hum Pilar, em que enthronizáraő a Imagem, que trazia o do Ceo a ser adorada na terra. Consagrao-se Pilares á Eternidade, quando para eterna, ou futura memoria se levantao: nós porém admiramos hoje, que a Eternidade se consagrasse ao Pilar da Mãy de Deos; porque quando o Pilar lhe serve de throno, nao só na terra, mas tambem no Ceo, se eterniza gloriosamente, e se vê nelle gravada aquella Eternidade, que o Divino Verbo occultava em si, apparecendo menino: Puer; como se pertendera que para gloria da Máy se viste o que se encobria no Filho, que nascera della.

### s. VI.

N Aô he razao que o discurso seja tambem eterno. Passemos a ver na Senhora do Pilar o attributo da Immensidade, que o Filho de Deos occultava, recolhendo-se á estreiteza de hum lugar, e de hum pequeno Presepio. Mas apenas chego a reflectir sobre o que intento mostrar, quando se me oppõem logo huma grande difficuldade, e he esta. O immenso está em toda a parte, e enche todo o lugar; porém a Senhora, que fettejamos, está collocada em hum Pilar, e fóra da sua colum-

de N. Senhora do Pilar. columna já não ha Senhora do Pilar: pois contra o que se está vendo, como poderey eu persuadir que esta Senhora participa do attributo da Immensidade? Ouvida esta objecção, pudéra eu (como em outro tempo Santo Agostinho) queixarme de que os homens repugnem acreditar as ma- D. Aug. s. ravilhas, tantoque as não chegão a ver: In homine carnali tota regula intelligendi est consuetudo cernendi: e o certo he que, como sentencioamente disse o Seneca, os prodigios de Deos excedem muito a esféra do visivel: Non enim Deus Sen. in Namnia humanis oculis nota fecit. Este attributo, tur.qq. 1.7. ou esta Immensidade tao repugnante ao que venos, he o prodigio, que mais se dá a conhecer na apparição milagrofa da Senhora do Pilar aos que la historia della tem noticia; porque sabem que io mesmo tempo se achava a Senhora no Ceo, em C, aragoça, e em Jerusalem. No Ceo, porque lá ormarao os Anjos a Imagem da Senhora do Piar, que Santiago havia de collocar no Templo. que dedicasse à May de Deos. Em Caragoça, e em Jerusalem; porque vivendo a Senhora em Jeusalem (sem que lá faltasse) foy pelos Anjos lerada a C, aragoça no Reyno de Aragao, onde appareceo, e fallou ao Santo Apostolo. E porque 120 poderia a Senhora estar em outro qualquer lugar, da mesma sorte que entaô estava no Ceo, em Hespanha, e na Palestina? Não he isto escusarne de responder à objecção; porque, se bem he ravissima, acho no Sagrado Texto hum, que a lelvanece, e prova o meu pensamento.

27 Thronus meus in columna. Eu escolhi (diz May de Deos) hum Pilar para meu throno. E tantoque

Fccl. 24. ;

Tas

tantoque se deo a conhecer por Senhora do Pilar, entrou imme liatamente a dizerassim: Gyrum Cæli circuivi sola, & profundum aby si penetravi: in fluctibus maris ambulavi, & in omni terra steti. Eu sou a unica creatura, que rodeey todo o Ceo, andey em todo o mar, estive em toda a terra, e penetrey todo o abysmo. Estar no Ceo, e no abylmo, no mar, e na terra, he encher, e occupar todo o lugar: mas se a Senhora diz que estava enthronizada em hum Pilar: Thronus meus in columna; como podia estar em todo o lugar? Como enchia com sua presença o abysmo, e o Ceo, a terra, e o mar? Por isso mesmo; porque estando em hum Pilar enthronizada, participa oattributo da Immensidade, e o que he immenso occupa, e enche todo o lugar: Thronus meus in columna: Gyrum Cæli circuivi sola, & profundum abyssi penetravi, influctibus maris ambulavi, & in omni terra steti.

28 Está provado, mas ainda não póde estar percebido; porque confesso que não he facil de se comprehender o como estará em todo o mundo a mesma Senhora, que em hum Pilar vemos collocada. O Templo desta Senhora edificado por Santiago cabe em pouco terreno da Cidade de C, aragoça, e não occupa mais mundo. O Pilar cabe em hum Altar desse Templo, e a Imagem da Senhora cabe na eminencia do Pilar; pois se em tão breve espaço cabe a Senhora do Pilar, como he immensa? Como pode encher todo o mundo? Isto he o que não cabe em nosso olhos; mas póde caber em nosso entendimento, se devotamente o quizermos cativar em obsequio da Mãy de Deos.

Se

de N. Senhora do Pilar. Se attendermos para aquelle Sacramento, confesaremos que Christo cabe em circunferencia tao oreve como a de huma Hostia, e ao mesmo tempo e acha em tantos lugares pelo mundo, que nao duvidou S. Cyrillo Alexandrino dizer, que Christo Sacramentado está em toda aparte, e em todo olu- lib. 12. in gar: Cum unus ubique sit. He hum, e o mesmo em Joan, c. 32. odas as Holtias: Unus; e sem ser por immensa exrensao do proprio Corpo, porque esse soyo erro dos Ubiquistas, podemos dizer, que Christo no Sacramento está em todo o lugar, e em toda a parte: Ubique; porque em toda a parte se poderá Christo pôr Sacramentado, como se fora de algumasorte mmenfo. Com este exemplo discorrey na Immensidade participada pela Senhora do Pilar. E se nao assentis á comparação, porque nesta Senhora não

consideramos a reprodução, que suppomos em Christo Sacramentado: eu recorro á doutrina de S. Paulo, que falla de Christo, independente de que

o consideremos no Sacramento.

29 Diz o Apostolo que Christo desceo, e subio para encher todas as cousas: Qui descendit, iple est & qui ascendit supra omnes Calos, ut impleret omnia. Delceo Christo do Ceo á terra: Descendit de Cælis: da terra subio depois sobre todos os Ceos: Ascendit supra omnes Calos. Desceo tambem a Senhora do Pilar do Ceo á terra; porque do Ceo trouxerão os Anjos a Imagem da Senhora do Pilar, que por Santiago foy collocada no seu Templo de C, aragoça: e da terra subio ao Ceo a mesma Senhora; porque com a empreza de hum Pilar ubio a se collocar na celeste Gloria, superior a todos os coros dos Anjos: Ascendit sicut colum-Part. III.

na.

Sermao III. na. E a que fim? Com que mysterio desceria a May de Deos do Ceo á terra sobre hum Pilar, e subiria da mesma sorte ao Ceo, senaô para mostrar em si o attributo da Immensidade, enchendo todo o espaço creado: Ut impleret omnia? 30. Ainda temos que notar, e que examinar no Texto do Apostolo, para cabal intelligencia delle. He sem duvida que Christo com a sua corporal presença não podia encher todo o mundo, em cuja dilatadissima vastidao cahem innumeraveis homens. Pois como diz o Apostolo que com aquella subida, e descida enchera Christo todo esse espaço creado: Ut impieret omnia? Muito ao nosso intento responderá Cajetano, pela Purpura, e pe-Caiet, in E. la penna igualmente Eminentissimo: Ut impleret pift. ad E. omnia effectibus suis. Por meyo de seus effeitos, phef. c.4. e operaçõens sobrenaturaes, está Christo em todo o mundo, aindaque em todo elle nao esteja substancialmente; porque nao ha parte do mundo, em que a sua virtude, e a sua graça não esteja obrando prodigiosos effeitos: Nec est qui se absondat à calo-Pl. 13. 6. re ejus. Também da mesma sorte, não he a Senhora do Pilar immensa em sua propria substancia; porque nao pode encher pessoalmente o mundo: mas como se forana virtude immensa, do Pilar, em que a vemos, está enchendo o mundo todo com milagrosos effeitos, como se para nos favorecer com prodigios estivera em toda a parte presente. Testificao esta verdade os continuos milagres da Senhora do Pilar no Ceo, no mar, e na terra. Qual foy o verdadeiro devoto da Senhora do Pilar, a quem ella nao abrisse as portas do Ceo, para o introduzir, erecolher na Gloria? Qual foy o navegante,

de N. Senhora do Pilar.

gante, que na mais horrivel tormenta nao experimentasse tranquilidade, se para conseguir abonança implorou o patrocinio da Senhora do Pilar? Nelta, ou naquella regiao do mundo, qual foro enfermo, que recorrendo a esta Senhora com viva fé, naô recuperasse a saude? Qual em todo o Universo soy o attribulado, que nao achasse refugio

na pedra daquelle milagroso Pilar?

31 Falla David em seu nome, e dos que habitao as partes mais remotas de todo o mundo, e diz que, clamando em suas tribulaçõens, achara alivio, e consolação em huma pedra: As finibus pi.co. 3. terræ ad te clamavi, dum anxiaretur cor meum, in petra exaltasti me. Ou como verte o Syriaco: In petra consolatus es me. A pedra, em que se achou a consolação, he Maria Santissima, como dizem Richardo de S. Lourenço, e o Beato Alberto Ma-Richarde gno: Maria petra dura contra tribulationem. Ninguem duvidará que Maria Santissima, exalta- super Missue da fobre huma pedra, seja a Mãy de Deos enthronizada no seu Pilar; porque sobre a pedra do seu Pilar a enthronizarao os Anjos, quando nelle colocarao a sua Imagem. Nesse throno pois do seu Pilar, ounessa milagrosa pedra, he Maria Santissima a consolação para todo o mundo: A finibus erræ ad te clamavi: in petra consolatus es me; porque a Senhora, que em hum Pilar desceo do Ceo á terra, e depois subio da terra ao Ceo em num Pilar, enche com milagrosos effeitos o munlo todo, e em qualquer parte acode com remelio prompto aos que a ella recorrem attribulados: Que descendit ipsa est & que ascendit supra omnes Calos, ut impleret omnia effectibus suis.

G iiii

Laud. V.l.s. Albert. M. eft, c. 1979.

32 Esta

104 Sermao III.

Esta he a singular differença, que eu noto entre a May de Deos invocada com o titulo do Pilar, ou invocada com outros titulos. Se a considerarmos com outros titulos, e com outras invocaçoens, he milagrosa em certos lugares, e em certos Reynos: com a invocação do Pilar he igualmente milagrosa em toda a parte, e em todo o mundo. Com o titulo do Portico he milagrosa em Roma. Com o do Loreto he milagrofa na Italia: com o da Penha he milagrosa em França: com o de Atocha (ou de Antiochia) he milagrosa em Castella: com o de Monserrate he milagrosa em Catalunha: com o de Nazareth he milagrosa em Portugal; porém com o titulo do Pilar he todo o mundo a esféra de seus milagres. Esta he a razao, porque até a entrada dos Mouros não se edificava Templo em Hespanha, no qual se nao esculpisse a Imagem, e apparição da Senhora do Pilar: pois era bem fosse em toda a parte venerada, a que he milagrosa em todo o mundo: e se bem examinares, não achareis parte alguma da Christandade, onde a Senhora do Pilar nao feja invocada, e festejada; porque tambem do mesmo Pilar se estende o patrocinio, e favor da May de Deos a todos os habitadores do mundo, se a ella clamao, e recorrem: A' finibus terræ ad te clamavi dum anxiaretur cor meum: in petraconsolatus es me.

33 Bem disse, que do Pilar estende Maria Santissima o seu patrocinio a todos os que a invocaó: e parece que o temos expresso em huma sigura do Antigo Testamento. Peregrinando o povo de Israel, hum Pilar lhe mostrava o caminho, e huma

O Dontis. P. D. Manoel Caetano de Sousa, Expedit. Hisp. tom. 2. sect. T. Assert. 1. fol. 936. n. 2214.

de N. Senhora do Pilar.

nuvem interposta ao Sol, o defendia dos rayos delle: Nubes tua protegat illos, & in columna nubis pracedas eos. Quasi incrivel era o numero das pessoas, de que constava aquelle grande corpo de gente, posta em marcha do Egypto para Palesti- inlocis. na; e muito se desvelao os Expositores para conciliar o como poderia essa nuvem cobrir, e defender tao numerosa, e dilatada multidao, O Pilar era pequeno, como notaô Caietano, e Abulense; e nao podia ser grande a nuvem, que (como adverte Alapide) nascia delle. Pois como de huma nuvem pequena se podia cobrir tanto povo? Esse Pilar, e essa nuvem hiao adiante do povo, para o guiar: Pracedebat eos ad ostendendam viam; e parece que aos caminhantes nao podia chegar a sombra com que a nuvem do Pilar os defendesse dos rayos do Sol tao ardente naquella regiao. Porém o certoineste caso he, que, como diz Santo Ambrosio, nenhum prodigio aconteceo a essepovo, em que se nao figurassem outros mayores, re-1ervados pela Providencia Eterna para o tempo da Ley da Graça: Vides omnem Legis veteris fe- D. Ambrof. riem, fuisse typum futuri. Naquella nuvem, ena- Luc. quelle Pilar ( diffemos já) era fymbolizada a May de Deos com o titulo do Pilar. Cesse pois a admiração de que huma nuvem tão pequena pudesse cobrir, e defender hum povo tao dilatado, e tao extenso. A nuvem, aindaque pequena, aindaque unida ao Pilar, se estendia, e se dilatava, como diz o Texto, para servir de reparo, e defender todo aquelle povo: Expandit nubem in protectionem eorum; porque lá viria tempo, em que outra melhor nuvem Maria Santissima exaltada no

Num. 14.

Alap, in Exod, 13.21.

106 Sermao III.

feu Pilar, estenderia a sua protecção, e os seus prodigios ás regioens mais remotas, e distantes de todo o mundo, como se em qualquer dellas estivera presente, para as encher todas com seus maravilhosos, e milagrosos esseitos: verisicando-se desta Senhora o que se escreve daquella nuvem, que a outro Pilar estava unida: Expandit nubem in protectionem. Pois quem não dirá, que na Senhora do Pilar ostenta Deos de alguma sorte aquella Immensidade, que o Divino Verbo encobria, quando se manisestou aos Magos, recolhido em tao estreito lugar, como o de hum Presepio: Obi erat puer.

### S. VII.

Imos manifesto na Senhora do Pilar, o que se encobria, e occultava em Christo no Presepio. A Estrella, que aos Magos mostrava a Christo nascido, tambem lhes dava luz para conhecerem a Eternidade na puericia, e no lugar a Immensidade: Stella, quam viderant in Oriente antecedebat eos, usque dum veniens staret supra ubi erat puer. Essa Eternidade, e essa Immensidade vimos communicada á May de Deos com o titulo do Pilar. A Estrella era lingua, que do Ceo fallava aos Magos: Stella illis tanquam lingua Cwlorum. O Pilar tambem he lingua (diz o famoso Portuguez Macedo) que em alta voz forma elogios da Senhora, a quem dá o titulo, e a invocação: Illa celeberrima Cafaraugusta columna, quam linguam vocalem dixero. O mesmo que a lingua da Estrella diz de Christo, a lingua do

Maced, in Diatriba de Advent. S. Jacobi in Hifp.

De N. Senhora do Pilar. Pilar diz de sua May Santissima; porque o Pilar mostra em Maria Santissima participada a Eternidade, eImmensidade, que a Estrella indicava estarem occultas em Christo. Não segui tanto a ordem das palavras do thema, quanto observey a ordem da operação, e do mysterio. Primeiro foy em Deos nascer menino; que estar no Presepio reclinado; por essa razao tratey antes da Eternidade occulta, indicada na palavra Puer: e tratey depois da Immensidade encuberta, significada naquelle termo: Vbi erat. Cuido que, por occasiao do mysterio deste dia, vim a descobrir o egnima tao fecreto, com que Deos quiz não fó collocar. mas tambem exaltar-a sua May Santissima em hum Pilar; porque me parece que enthronizando Deos a esta Senhora naquelle Pilar de marmore, nos expressou que a protecção de Maria Santissima será para nós, em todo o tempo, infallivel, como se fora eterna: e prompta em todo o lugar, como se fora immensa. Nem duvido seja esta a interpretação mais propria daquelle emblema do Pilar, ou da May de Deos exaltada nelle.

35 No Pilar, que por sua eminente, e alta sigura de longa distancia pode ser visto, ensinou Deos que a Senhora exaltada no Pilar, como se fora immensa, em toda a parte se acha prompta para nos soccorrer: e na duração do marmore significou, que a Senhora do Pilar, como se sora eterna, em todo o tempo nos savorece. Fernando Terceiro, Piissimo Imperador de Alemanha, reconhecendo que a May de Deos em todo o lugar, e tempo o ajudára, lhe erigio em o anno de 1647, na praça mais celebre de Viena de Austria,

huma

08 Sermaõ III.

huma Imagem da mesma Senhora, collocada sobre hum Pilar de bronze, cuja altura immensa sazia ser a Imagem vista de qualquer parte daquella famosa Corte. Presumia esse Pilar competir com a Eternidade, e com a Immensidade, pela eminencia da sigura, e pela duração do bronze. O que soy gratificação no Cesar, em Deos era Providencia; porque para entendermos que a protecção de sua May Santissima será para nós eterna, quiz que em marmore se gravasse: e a exaltou em hum Pilar, que podendo ser visto de toda a parte, nos persuadisse que em todo o lugar, como se fora immensa, estará prompta, sendo invocada.

36 Bem me occorre instareis que o patrocinio, e protecção da Mãy de Deos, nella está, e não no Pilar. Ella he a Misericordiosa, que em toda a parte nos favorece, aindaque fóra do seu Pilar; porque tambem fóra delle he Mãy de Deos, que he o que basta para ser milagrosa, muy pia, e liberal de suas graças, e beneficios comnosco. Assim he; mas tambem he assim, que collocada no seu Pilar com mais razão, e quasi por obrigação (se pode assim dizer-se) he milagrosa, e cheya de piedade comnosco; porque esse Pilar he para a Senhora hum padrão, ou despertador, que se a não obriga, a excita a se empenhar com Deos em patrocinar o mundo, e savorecer aos ho-

mens.

37 Quando esta Senhora appareceo ao Apostolo Santiago, e lhe prometteo a sua protecção para os Catholicos, que a invocassem, tambem deixou a sua imagem collocada sobre o Pilar, como se na rica, e preciosa pedra do mesmo Pilar deixára

deixara hum penhor de sua palavra, e hum desempenho de sua irrefragavel promessa. Se poisrecorrermos á Senhora com o titulo, e invocação do Pilar, a obrigaremos como empenhada. Tacobe fili, aspice pilare hoc, dizia a Senhora ao San; to Apostolo: Olha para este Pilar, põem nelle os olhos. No Pilar! Em vós, Senhora, poreveu os olhos; porque vós fois a faude dos enfermos, vós a consolação dos afflictos, voso descanço dos perleguidos, vos o refugio dos peccadores, voso rel medio universal de toda a necessidade. Mas de huma pedra sem operação, de hum Pilar sem vitalilade, que podemos nos esperar? Muito; porque com esse Pilar, e com essa pedra, poderemos obrigar a May de Deos a que desempenhe o sinal, que nos deo, e o penhor que nos deixou de nos amparar em todo o tempo, ede nos defender em toda a parte. 38 Vendo o povo de Ifrael que sem remedio cabava no deserto a mordeduras de venenosas serentes por intercessa de Moysés recorreo a Deos qual ordenou le fizesse, e exaltasse huma serpene de metal; porque sarariao todos os que empre-

assem a vista nella: Fac serpentem aneum, & one eum pro signo, qui percussus aspexerit eum ivet. Notavel serpente, e muy milagrosa! Podia or ventura aquelle metal, ou aquella figura ter irtude, para que só com a vista dos que em tao noo objecto empregavaõos olhos, os curasse, e saassem logo? Respondo que virtude natural nao poa ter; mastinha moral virtude, para tao milagroeffeito. Era aquella serpente sinal, e instrumenmilagroso da saude: Fuit hic serpens signum mul, & instrumentum morale curationis, diz Ala- hunc. loc.

pide:

pide: porque empenhou Deos aquella serpente em sinal de que daria saude aos que puzessem os olhos nella; e já nao podia saltar Deos em tao milagroso effeito aos que olhando para a serpente o obrigavao pela palavra, e pela promessa, com que se quiz Deos obrigar; pois só da sua promessa, e da sua palavra

se poderá Deos obrigar.

39 Assim a serpente do deserto, eassim o Pilar de C, aragoça; porque nelle tambem instituio, ou empenhou Maria Santissima hum sinal, e hum instrumento de todo o nosso remedio, se recorrermos a elle. He o Pilar instrumento efficaz para remedio noslo; porque daquelle Pilar está a Senhora dispendendo milagres, e beneficios a quantos afflictos empregao os olhos nellecompiedade. He tambem sinal; porque a May de Deos com elle se desperta, e saz lembrada da promessa, que sez ao Apostolo, de amparar, e soccorrer daquelle Pilar a todos os que devotamente a ella recorrerem. Como na serpente do deserto empenhou Deosa sua palavra para o remedio na enfermidade do povo líraelitico, bastava que nella se empregasse a vista, para se conseguir logo a saude. Como no Pilar empenhou a May de Deos a lua promessa, para nos valer, bastará que empreguemos os olhos no Pilar, em que se exalta a fonte da piedade, para conseguirmos a sua protecção: Aspice pilare boc.

40 Recorramos pois a tao milagroso Pilar, levantemos a elle os olhos, e o affecto á Máy de Deos enthronizada nelle, todos os que imploramos o seupatrocinio, e a acharemos prompta para nos soccorrer. O enfermo recorra áquelle Pilar, e conseguirá a saude: recorra o afflicto, e experimentará conso-

lação:

de N. Senhora do Pilar.

TIL

lacao: recorra primeiro que todos o peccador, e alcançará a graça de Deos, por intercessão de sua May Santissima, que assim quer exaltar o Pilar, em que pelos Anjos foy exaltada. Já avós recorremos todos, oh Piissima, e Gloriosissima Senhora, representando-vos com humilde affecto a voisa mesma palavra, e lembrando-vos a mesma vosta promessa. para que a desempenheis, já que a firmastes com o testimunho desse veneravel Pilar. Nelle vos collocastes para em todo o tempo, e em todo o lugar nos soccorreres, como se fora eterno, e immenso o vosso patrocinio. Aqui, e agora, que o imploramos, o mostray, e desempenhay. Consigao, os que vos buscao afflictos, consolação: saude, os que a vós recorrem enfermos: e os peccadores, que a vós clamamos, pondo os olhos nesse Pilar, impetremos o perdao das culpas, com a graça de vosso Filho, e por meyo della a eterna Gloria.

Exist Copy on the Willy of the San

apple applement

dagaras a chregorida.

SER-



## SERMAO IV.

DC

GLORIOSO PRINCIPE DOS PATRIARCAS

# 

NO SEU MOSTEIRO DO RIO DE JANEIRO. Anno de 1742.

Vitam aternam possidebit. Matth. 19.

§. I.



ROMESSAS de vida, entre execuções, e estragos da morte! Ou nas promessas haverá duvida, ou na morte engano. Aos que por seu amor deixão os bens temporaes promette Christo q

eternamente hao de viver; e quando eu, fiado na promessa infallivel de Christo, esperava que meu Santissi-

do Principe dos Patriarcas S. Bento. Sentissimo Patriarca vivesse eternamente, em pren io das honras, e opulencias temporaes, que por h u amor deixou, vejo que neste dia celébra a Igres a feliz morte, com que S. Bento consolou a seus filhos, admirou a terra, e alegrou o Ceo. Eo mais l e, que le lhe renova la promeisa de eterna vida, no metmo dia em que acabou de viver: Vitam æter-

nam possidebit.

2 Sobre o dia da morte de S. Bento moverao lius teporis os Historiadores grandes duvidas. Sabe-se que morreo em Sabbado, vinte e hum de Março, aos in Passione sessenta e tres annos de sua idade, no de quinnentos quarenta e tres do Nascimento de Christo. chatis; etia Mas porque S. Fauito, hum dos primeiros disci- Sabbatuanpulos de S. Bento, declarou tambem que no Sab- gilia Paschæ bado assignalado com tao ditosa morte concorrera a Vigilia da Paschoa nesse anno; querendo os Hittoriadores conciliar, e ajustar todas estas circuns- Paschaiis tancias em hum só dia, e no mesmo anno, acharao nellas huma quasi invencivel repugnancia, e ditur Domicontradição, até que o incançavel estudo dos Doutissimos Mibilion, e Bollando, nas noticias da an-Benedico tiguidade acharao, e nos descobrirao a propriedade com que nesses tempos se nomeava tambem bil. in Præs. Vigilia da Faschoa esse Sabbado, em que S. Bento Bened. Boll. acabou a vida, sem que sosse o immediato ao Do- 21. Mart. in mingo, e festa da Returreição de Christo. Eu porém, se me fora licito, outra questa o excitára nes- in vita S.Bete ponto, e perguntára se em verdade morreo S. Bento? Attendo para o seu glorioso transito, e descubro nelle circunstancias tao prodigiosas, como incompativeis com a morte. Deixadas porém estas para o discurso, e sundado tó no Evangelno; Part. III. CUMO

Quia pro ilmore,etiam inditū erat nomé Pastecedes, vidicebatur. HincSabbatum primi quod feilicet antegrenica Passio. nis, fuit S. victæ fupremu. Ex Macom, ad vits S. B. Erhard. ned. num.

Sermao IV. como poderia (dizey-me) acabar a vida hu Santo, que para viver eternamente podia allega a Christo a sua mesma promessa; e, se pode assi dizer-se, obrigá-lo pela palavra: Qui reliqueris vitam æternam possidebit? 3 Nao nego que morreo S. Bento. He assir em verdade; mas em verdade tambem, esem en carecimento, morreo como se nao morrera. Já qu nao podia eximir-se deste indispensavel tributo privilegio foy, e muy grande, parecer ao meno que o nao pagava. Por Sol do Occidente he conhe cido S. Bento; porque allumiou o Occidente co mo Sol: e no seu occaso foy com propriedade So Vorag. Ser. Sicut Sol occumbens,... sic Beatus Benedictus oc 1.de B. Becumbens, diz Voragine. O Sol consumma o se Juxta Bed. curso neste dia; porque teve a sua formação n de rat, temp. Equinocio Verno, ao quarto dia da creação d in Gen. Vil- mundo, que conresponde ao presente, em ques acha no mais eminente Zenith do quarto Ceo: & 41. & in começando logo a gyrar desse ponto a sua Ecli ptica, completa hoje o seu curso, quando cheg ad diem 21. ao mesmo sitio donde sahio, quando o principiou A summo Calo egressio ejus, & occursus ejus us

Jar. tom. 3. taut.8.n.40. Ephemer. par. Hyem. Mart.n. 10.

ned.

Pi. 18. 7.

Eccl. 1. 5.

acabou como Sol. Vay a raza o. Dizo Texto Sa grado que o Sol nasce, e morre: Oritur Sol & occidit; mas assim como o Sol não mais que na apparencia nasce, assim em verdade nao mor

que ad summum ejus, disse (melhor que todoso Authores desta sentença) o Real Profeta. Tam

bem hoje consummou S. Bento o curso da sua vi da, e contra a opiniao de todos direy eu que anac

re: só na apparencia morre. S. Bento pelo contrario. Em verdade morreo, e sempre parecera

que

do Principe dos Patriarcas S. Bento. ie nao morreo. S. Bruno disse que S. Bento nalo para portento do mundo: In portentum orbis, chusiensia tus est; e eu dissera que para portento do munmorreo S. Bento. Teve huma morte tao por- tor, five qui ntosa, e tao nunca vista; tao feliz, e tao admivel; que póde servir de pasmo, e admiração a nus. dos. Ouçamos a hum dos mais eminentes filhos S. Bento, S. Pedro Damiao, como fefallara pao nosso intento: Illa beata migrationis ejus notas mirabilis, quem non moveat? Quis fellicifræ consummationis gloriam, non obstupescat? S.2. de S.Jocaminay bem qual foy a morte de S. Bento, e hareis que morreo como le nao morrera. A sua orte parece que não foy morte. Parece que foy ma commutação de vida mortal por vida imortal. A vida perseverou sempre a mesma; esóente se variarao as circunstancias della. Deixou sfer vida mortal, e principiou a ser immortal: mo se em hum, e outro caso perseverara a mesvida, sem mudança. He certo que nao póde orrer o que naô vive; e por ventura viveo S. ento neste mundo? Sim; mas viveo como se nao vera; porque na flor de seus annos logo morreo ra o mundo: Flore qui mundo moriens juven- Ex offic. In : em sinal do que, sendo menino, sahio de Roi, e foy sepultar-se na sua cova de Sublaço. Pois mbem havia morrer, como se nao morrera: e sta sorte havia eternizar a vida, postoque se naõ ntasse da morte.

4 O mais commum, e ordinario he, que a orte conresponda, e se assimilhe à vida: e quem huma vida tao solitaria, tao penitente, e tao statica, que le representava ser morte, havia H ii

D. Brun. si-Ordinis extitit Fundafuit Episcopus Signi-

festo Trasl. S. P. Bened, 116 Sermao IV.

ter huma morte tao admiravel, que se julgasse po vida: nem havia morrer como os mais homens quem viveo como não vivem os mais. Parece-m que assim o estou ouvindo dizer a S. Pedro Da miao: Quia mirabiliter vixit, mirabiliter obiii Supra citat. & quia non communem cum hominibus vitam du xit, non communi hominum morte transivit. Con S. Bento se vio a promessa de Christo anticipada mente desempenhada; porque a pezar da morte já neste mundo começou a sua vida a ser eterna Vitam aternam possidebit: morrendo como f nao morrera, depois de viver como fe nao vivera Esta em summa he a materia, que tenho para o elogios de meu grande Patriarca, neste dia desu preciosa morte. Para discorrer sobre ella, saude mos a May de Deos, e por intercessão da que h Benta entre as mulheres, imploremos auxilios d

AVE MARIA.

Divina Graça.

### Vitam æternam possidebit.

Hum Santo que tao cedo, e tao anticipadamente buscou a Christo, pois já no ventre materno se dedicou a Deos, e o louvou antes de nascer, como se nao anticiparia também Christo para lhe dar o premio da vida eterna antes de morrer? Quando os Historiadores deste grande Principe dos Patriarcas chegao a escreve a sua morte, lhe dao o nome de transito, talves duvidando que sosse morte. O certo he que quan

do Principe dos Patriarcas S. Bento. lo esta se she avisinhava, a esperou com tanto anino, e a abraçou tao cheyo de alegria, como se ara elle não fora morte. Huma ardente febre depois saberemos a causa della] o foy debilitano por alguns dias: mas ao ponto de entregar o spirito nas mãos de seu Creador, cobrou tanto sforço, e tanto espirito, como se milagrosamene se achara livre da enfermidade mortal. E haemos dizer, que dessa ensermidade morreo S. sento!

6 Ainda assim hey de confessar que o mes-10 Patriarca Santissimo fortemente se oppõemao neu assumpto; porque o acho empenhado em nos erluadir, que em verdade, e notoriamente moreo. A S. Bento muito antes de morrer foy reveada a hora de sua morte, com noticia clara de tolas as circunstancias della. Na vida era S. Bento num Sol, com que mais se illustrava o mundo, do ue com outro se clarifica o dia. Assim o disse o apa S. Zacarias: In toto mundo Sole clarius eviravit. Bets era pois que como Sol chegalle a Leon, Hoft, onhecer o seu occaso, por meyo da revelação da ua morte: Sol cognovit occasum suum. E quando eviamos suppor da rara humildade, e insigne rudencia de S. Bento, que conservasse em proundissimo tegredo este, que Deos she havia reveido; elle a communicou não só aos Monges com uem vivia, mas a outros tambem, que tinha auentes por Italia, e França, dando-lhes certos fiaes, para que soubessem de sua morte, no mesao ponto, em que sua alma santissima se apartase do corpo, e da terra para o Ceo.

7 Tambem Deos quiz certificar-nos tanto da Part. 111. Hiii mor.

设体心排除 Ex Bul. Zachar; apui

ut. Bengus

5. T.5 " a P1. 103, 19. Mintence.

mi.t H ( D. Greg. M. lib. 2. Dia:

· 25 . L. ... 1-\$1,> .8043"

morte de S. Bento, que, para a fazer indisputavel ordenou que Santo Amaro, e dous Monges mai vissem ir sua alma por huma nova estrada, que da cella do Santillimo Patriarca chegava até o Ceo clara, e brilhante com innumeraveis luzes, e toda alcatifada de preciosissimas colchas. Ficárac ábsortos nesta visão os que a lográrão: atéque do Ceo lhes foy dito, que Bento, o amado espe cialmente de Deos, era quem na Gloria foy recebido com huma entrada de tanto luzimento, e magestade. E á vista de verdades tao authenticas ainda havemos questionar sobre a morte de S.Bento? Sim; porque ainda ha fundamento para isso, e ainda ha lugar para a duvida, attendidas as prodigiolas circunstancias de sua morte. Morreo Moysés: o Sagrado Texto expres-

samente o affirma, e refere com clareza a causa, o lugar, e mais circunstancias de sua morte: Mortuusque est ibi Moyses, servus Domini, interra

Moab, jubente Domino. E que duvidas se naõexcitarao depois, acerca da morte de Moysés! Deixadas as mais antigas, ainda Santo Hilario, S. Jeronymo, Santo Ambrosio, o Abbade Joaquim, com outros Authores graves, se persuadirão, e

disserao que nao morreo Moysés, e que está D.Ambr.lib vivo, e estará até o fim do mundo. Notavel sentença! Notavel opiniao! Os Doutores commum-

Joach. Abb. mente a reputa o por indigna de Padres tao Santos, e tao Doutos. Não declara o Sagrado Texto apud vieg. bem expressamente que morreo Moysés? Sim:

Mortuusque est ibi Moyses. Não consta do mesmo Texto, que a Moysés revelára Deos que havia de morrer na peregrinação do deferto, antes

D. Greg. citat. Faustus in vit. S. Mauri.

Deut. 4. 5. . ? 12 =

D. Hilar. can. 20. in Matthæ. D. Hier, in Amos 9.6. 1. de Cain, & Abel.c.2. in c. 11. Apoc. & alii in Apoc. 11. com. s.fect.

· · · · de

do Principe dos Patriarcas S. Bento. e se passar o jordao? Tambemasin; e duas vez es fez Moysés ao seu povo participante desta reelação. A primeira consta do capitulo terceiro peut ciava o Deuteronomio: a segunda do capitulo trinta 27 & c.31. hum do mesmo Livro. E que ainda assim andasem duvidas, se morreo, ou não morreo Moys! Que ainda o negassem os Padres mais expeaveis da Igreja! Sim; porque attendidas as adiraveis circunstancias da morte de Moysés, diemos que morreo, como se não morrera. E isto e o que unicamente querem dizer aquelles Pares, quando parecem negar que Moyfés morrefe, como bem advirtio o Alapide: Quodque mors Toylis itain Scriptura narretur, ut ipfe non tam 34. Deut. v. s sortuus, quam translatus, & immortalis fuisse ideatur. Chamao á morte de Moysés hum tranto desta para a outra vida, por modo tao prodiiofo, e com circunstancias tao admiraveis, que ao parecia ser morte: Ut ipse non tam mortuus, uam translatus, & immortalis fuisse videatur. 9 Outro Moysés foy S. Bento. Assim o disse Christo a Santa Hildegarda: Ipse Benedictus est D. Hildeg. uasi alter Moyses; e nao só na vida, mas tam- lib. 2. v.s. em na morte foy S. Bento outro Moysés. Navia foy outro Moysés, que guiou hum povo imnenso para a melhor terra da Promissão: foy ouro Moyfésino zelo da observancia da Ley, e preeitos Divinos: foy outro Moysés em destruir lolos, e desterrar a idolatria: foy outro Moysés, cujo imperio de huma penha brotarao christalias agoas: foy outro Moysés nos prodigios, enos ailagres, que obrou: foy outro Moyfés, que teve privilegio de ver claramente a Deos nella vida: H iiii fov

120

foy outro Moysés, que se cobria de tantos re plendores, como se na terra gozara já o seu corpo o do te da claridade. Na morte havia tambem ser ( em verdade foy) como outro Moyies, a quen Deos revelou o tempo, e lugar, em que havia de morrer. Qual outro Moyfés, duas vezes deo afaber a seus Monges a hora, e circunstancias desu morte. Huma vez deo esta noticia aos Monges que viviao em sua companhia: outra vez aos d se achavao ausentes. De Moysés nos quiz certificar o Espirito Santo, que morrera; porque as sim o fez escrever no Sagrado Texto. De S. Bento disse lá do Ceo o Eterno Padre, que era morto; porque ( legundo a representação do que viraô Santo Amaro, e dous Monges mais ) o Eterno Padre foy o que declarou ser S. Bento aquelle, cuja alma ditofa subia aos Ceos por huma nova, e triunfal estrada: Venerando habitu vir, de-

pra relati

D. Greg. & Super clarus assistens ... ait, bac est via, quâ di-Faustus 14- lettus Domini, Calum Benedittus ascendit. As circunstancias da morte de Moysés forao tao prodigiosas, que a fizerao nao parecer que era morte. Indicavao só que era hum transito desta para outra vida, sem se experimentar o transe da morte: Ut ipse non tam mortuus, quam translatus, & immortalis fuisse videatur. Tambem a morte preciosissima de S. Bento soy com circunstancias tao admiraveis, e tao prodigiosas, que nao parecia ser morte. Parecia que, sem ella, era hum transito de vida mortal, para immortal vida. S. Gregorio Magno a escreve com admiração, e diz que chegada a hora da morte de seu, e meu Patriarca S. Bento, este se puzera em pé, e que estando

ailim.

do Principe dos Patriarcas S. Bento. ssim, levantou as mãos ao Ceo, começou a orar, e entre as palavras, que orando proferia, exhalou espirito: Erectis, in Calum manibus stetit, & D. Greg. ciultimum (piritum inter verba orationis efflavit. tat. c. 41. Vamos notando em todas estas circunstancias, que observou, e admirou o Santo Pontifice, e iremos desempenhando o assumpto. La aciona us of contract more being in it in the contract the

### S. III. or a salar service such

ika andayan kesterkera iti in ara kayan an ara to The Epé está S. Bento quando morre. Eu me perfuadi feria a razao, porque nao podia morte prostrar a hum Santo, que passou toda vida tem cahir em huma fó culpa. Ou talvez porque até na morte se mostrasse invencivel aquelle espirito, que pela Providencia soy dado a Igreja para a defender, quando mais combatida ellava las heresias: e ainda hoje a está sustentando na Reigiao, que fundou para columna, em que descanca todo o edificio da Igreja; como disse Christo. Santa Mectildes: Medium Ecclesia est Ordo D. Benedicti sustentans eam veluti columna, cui tota domus inititur. Não só de pé, mas cobrando novos alentos, morre S. Bento. Desfallecendo todos quando a morte chega, cobrou. S. Beno forças; com que se pôs de pé, estando para espirar. O mesmo Christo, a quem a Divindade esorçava, se encheo de temor esperando a morte: Capit pavere, & tadere. Pois como recebe meu atriarca alentos, quando está para espirar? Cono se pôem de pé a esperar, ou a desafiar, a more? Ora dêmos já de huma vez a razao de tudo. Digo ser esta: Porque Christo em prova de que

verdadeiramente era mortal, queria se visse que verdadeiramente morria, advertindo se que temia a morte. Em S. Bento porém, queria Deos mostrar que morria, como se não morrera; por isso não desfallece quando morre. Morrendo, se vio que era homem sujeito á sentença proferida Genes. 2.17. contra o primeiro homem: Morte morieris. Morrendo porém de pé, mostrava que morria, como se fora immortal, ou como se não morrera.

Apoc. 5.6.

11 No Apocalypse vio S. Joao que o Divino Cordeiro estava em pé, e como se fora morto: Agnum stantem tanquam occisum. Esta visão, sem controversia alguma, soy depois da Ascensão de Christo; porém le antes disso foy Christo em verdade morto, como não diz S. João que o vira morto; mas somente como se sora morto: Tanquam occisum? Porque o vio em pé: Agnum stantem. Quem se sustêm em pé está vivo; o Cordeiro estava de pé: logo ainda estava esse Cordeiro vivo. Verdade he que o mesmo Cordeiro fora morto; mas estando em pé, só parecia estar morto, ou que era morto fó na apparencia, como fe na realidade nao morrera: Stantem tanguam occisum. S. Bento tambem estava na realidade morto; mas como se não morrera, porque morres estando em pé, he morrer mais na apparencia, que na realidade: Tanquam occijum.

12 Naô bastao, para maravilha tao rara, as forças da natureza; porque á vista da morte perde a natureza todo o seu esforço. He sem duvida, que só as forças da santidade podiao sutter em pé a S. Bento, quando morria: porém nao sey que se possa descobrir sinal de mayor, e mais admira-

do Principe dos Patriarcas S. Bento. rel santidade, da que mostrou S. Bento, espirando em pé. Julgay se me sundo bem. Diz S. João que rira no Ceo hum final grande, e admiravel: Vii aliud signum in Cælo, magnum, & admirabile. ra este sinal hum mar de vidro; tobre o qual esavao de pé os que vencerao : Mare vitreum, & qui vicerunt stantes super mare. O marde vidro ne o mundo (dizem os Expositores) sempre flutuante, sempre perigoso, e nunca firme. E que grande final, ou que maravilha he estar de pésore o mundo quem o vence, se só vence o munlo quem o piza, e traz debaixo dos pés? Direy. ) mundo nao se vence antes da morte; porque em toda a vida com elle pelejamos, sendo a victoia indecisa até a morte. No instante della se delara o triunfo por parte do vencedor. Isto poso: vencer o mundo estando de pé sobre elle, he norrer, e espirar em pé: Vicerunt stantes super mare; e isso para S. Joao soy sinal grande, e adniravel, porque foy final de admiravel, e granle santidade: Signum magnum, & admirabile. A razao he; porque vencer o mundo espirando em pé, nao he lótriunfar do mundo: he tambem riunfar da morte; e justamente se admirava S. oao, vendo a quem a morte nao prostrou, nem venceo: antes sim quem vencia a morte, e triunava della. Para hum homem vencer o mundo pasta-lhe que seja Santo; mas para vencer também morte, nao basta que seja homem, nembasta ue seja Santo; porque a morte tem dispotica juisdição em todos os homens, aindaque sejão muy antos. He necessario que seja mais que homem, mais que Santo, o que houver de vencer a morte, 13 Comtriunfar della.

Apoc. 15. 1.

Verl. 2.

Sermao IV. 13 Comparay o Cordeiro Divino, visto no Apocalypse, a si mesmo visto na Cruz. Morrendo na Cruz he acclamado por verdadeiro Homem, Luc. 23. 47. postoque Santo: Verè hic homo justus erat. No Apocalypse porém, onde estava em pé, e só na representação morto, he adorado por verdadei-Apoc. 5. 12. ro Deos: Dignus est agnus, qui occisus est, accipere virtutem, & Divinitatem. E a razao desta differença he, porque na Cruz nao vencia a morte, pois esta lhe tirou a vida; só vencia o mun. do: Nunc Princeps bujus mundi ejicietur foras. No Apocalypse, além de vencer o mundo, vencia tambem a morte, como triunfante della: Fui \*poc. 1.18. mort uus, & ecce sum vivens in sacula saculorum. & habeo claves mortis. Para vencer o mundo, basta que hum homem seja Santo: Verè hic homo justus erat. Para vencer a morte, que a todos vence, não basta ser homem Santo; he necestario ser homem Deos: Dignus est agnus, qui occisus est, accipere virtutem; & Divinitatem. E que esperais agora que concluamos daqui? Como prégo a ouvintes Catholicos, o mais acertado será não concluir, nem applicar este pensamento. Lá deixo a conclusa delle aos vostos entendimentos; recommendada porém á vossa Fé. 14 Oh Santissimo Patriarca meu! Triunfador da morte, e do mundo, vos applaudimos neste dia, em que morrendo pizais o mundo, e a terra. Bem he que pizeis o mundo, pois desprezastes o mais precioso, e o mais estimavel delle, que, ou como herança, ou como tributo, offertava Roma á Augustissima Casa, de que a Providencia vos fez hereditario Senhor. Mas que tambem pi-150 3 51 the zeis

do Principe dos Patriarcas S. Bento. 125 eis a terra, quando triunfais da morte! Para em exprimir S. Gregorio Magno quam arrebado no Ceo vivia S. Bento, disse que as suasplanis nunca se lhe pegarao na terras; porque dando s primeiros passos para entrar no mundo, retirou pé, por naô tocar na terra, quem era todo do eo: Eum, quem quasi in ingressu mundi posueat, retranit pedem. Pois como piza com ambos Dialog. 1,2. pes a terra, quando della se aparta para o Ceo? in initio. ara triunfar da morte, e parecer immortal na da. Nao pizou na terra vivendo, porque vivia omo se não vivera na terra. Porém pizava sobre terra morrendo em pé; porque morrendo asm, bem mostrava que a terra nem com o seu ontacto The pode communicar a mortalidade. uando Deos publicou contra o primeiro homem sentença de morte, na qual pela culpa estava inurso, os termos com que a proferio forad estes: donec revertaris in terram, de quâ sumptus es: Genel.3,19. via pulvis es, & in pulverem reverteris. Torarás para a terra de que es formado. S. Bento orém morria em pé, com as mãos levantadas pao Ceo: Erectis in Calum manibus stetit; coo querendo já abarcar o Ceo com as mãos, e minhar, naopara a terra, mas para o Ceo; porie nao devia fazer o seu caminho para a terra am Santo, que morria, como se nao morrera. Se morrer he tornar para a terra: Donec revertaris terram: & in pulverem revertaris; naô paça que torna para a terra hum Santo, que pareque naô morre.

### IS. IV.

D Assemos a outra circunstancia, que, como impaciente, aqui se introduzio já para o discurso. Com as mãos levantadas ao Ceo morre S. Bento. Agora o acabamos de dizer: Erectis in Cælum manibus. Mysteriosa acçao! Assim o julgao todos. Seis dias antes ao de sua morte, esteve S. Bento com a sepultura aberta para o seu corpo, só para que a morte naō temesse tirar-lhe a vida, vendo o tao desejoso de sepultar-se: Nè mors vereatur ad ip sum accedere, disse Erhardo. Mas porque temerosa a morte não se atreveria a chegar-lhe, com aquella acção (figamos a intelligencia do mesmo Author) abraçava meu Santissimo Patriarca a morte, e lhe fazia aceno, para que sem temor chegasse: Mortem amplexus .... non expe-Etavit, sed vocavit. Em ternissimos colloquios estava S. Bento com Christo muitas vezes, e entre as expressoens, que lhe fazia de seu amor, costumava dizer-lhe, que por elle desejava dar cem, e mil vidas; e accrescentava: Se isto para vós he pouco, meu Jesus, tambem para mim não basta, porque tudo he nada, para o grande amor que vos tenho: Centies, & millies, pro te mori vellim, Ferr. Serm. Domine Jesu: si hoc non sufficit tibi, nec mibi de S. Bened. sufficit, quia nibil sufficit anima mea. Assim o refere S. Vicente Ferreira. Chegou pois a hora de sua morte, e entrou S. Bento a desempenhar os seus fortes desejos de morrer por Christo; porque sem temor começou a abraçar, e a chamar a morte: Mortem amplexus non expectavit, sed vocavit.

Erhard, in vit, S. Ben. lib. 1. p.3. C. 36.

do Principe dos Patriarcas S. Bento. 16 Os mais Santos abração a morte quando hega; porque desejao abraçar-le com Christo na Floria eternamente; mas não chamão a morte, para que chegue : ou porque a temem, ou porue a morte os não teme-a elles, e por isso não ecessita de ser chamada. Santo Hilariao abraçanlo a morte, depois de servira Deos settenta anos, ainda assim a temia, e reprehendia a sua alna, vendo-a receosa de sahir do corpo: Quid imes? Egredere anima mea. Era homem, e, posoque Santo, naõ podia despir-se do temor naural da morte. Pelo contrario a morte anenhum omem teme, aindaque seja muy Santo; porue nenhum pode resistir, à sua souce. Em S.Beno se vio, e admirou trocada a condição deste artido. Tanto naô temeo a morte, que antes a norte o temeo a elle; porque ao imperio de S. Bento esteve sujeita a morte. Digaõ-no tantos nortos, que S. Bento refuscitou: e muito mais, melhor o diga o modo com que os resuscitava. dutros muitos Santos tambem refuscitarao moros; mas rogando a Deos que lhes desse vida: Bento resuscitava-os, mandando com impeio, e potestade de filho de Deos, como bem noou, e muito admirou S. Gregorio Magno. E orque S. Bento tinha sobre a morte potestade Dialogieso, e filho de Deos, por isso a morte o temia, ném the atrevia a chegar: por isso foy preciso a S. ento chamá-la, para que ella pudesse tirar-lhe vida. .

17 He muito de admirar, que não espirasse hristo no tormento dos açoutes, nem acrivasse a ida no tormento dos espinhos, com que imple-Michiel .

Sermao IV? when a Committee of mente o coroarao. O dos açoutes foy tao cruel que lhe rasgou-todo o corpo, e abrio até se lhe verem as entranhas, segundo foy revelado a Santa Brigida. O dos espinhos não era menos mortal porque, como diz S. Lourenço Justiniano, a grandeza delles penetrando a cabeça do Redempior chegava a offender-lhe o cerebro. Os mesmos ministros, que conduziao a Christo para o patibulo, vendo que não fe lhe dilataria a vida até a ex ecução da fentença, buscarão quem o ajudaste a levar a Cruz, e já no Calvario lhe derao huma bebida, que o confortasse, Porém Christo com hum esforço admiravel sopportou que o crucificassem e esteve por espaço de tres horas pendente na Cruz sem espirar. Aqui pasma toda a ponderação Se Christo tao ancioso estava de morrer pelos homens, como nao espirava quando tantas causa juntas conspiravao a lhe tirar a vida? Porque te merola a morte nao fe lhe atrevia a chegar; ref D. Athanas, ponde Santo Athanasio: Quia mors, Christun 9.6. ad An- metuens, ad ip sum non audebat accedere. Por if tioc. so tantoque Christo inclinou a cabeça, espiroulo Joan. 19.30. go: Inclinato capite tradidit spiritum; porque com aquella acção chamava a morte para que lhe tirasse a vida: Christus autem, inclinato capite eam vocavit, diz o mesmo Santo Doutor, a quen seguio a Veneravel Abbadessa de Agreda. Ante Vener. Maria de Jelus, de ser chamada, temia a morte chegar-se a Chri Myst. Ciud. de Dios 2 p. sto; porque como era verdadeiro Filho de Deos tinha sobre a morte o natural dominio, e potes 1. 6. C. 23. n.1422. tade, com que a tantos resuscitou: por isso nac podia a morte sem permissão de Christo offen dê-lo. 18 Oqu

do Principe dos Patriarcas S. Bento. 129 18 O que na morte, a respeito de Christo, by temor, para com S. Bento ou foy temor, ou speito. Por muitas vezes experimentou a more a jurisdição, e dominio, que sobre ella tinha-. Bento; porque muitas vezes lhe fez repor os nortos á sua antiga vida. Reconhecia em S. Benpotessade de Filho de Deos, e o respeitava qual utro Christo ( que assim lhe chamou o sempre eneravel S. Beda) Velut Christus. Daqui dis- pud Sæculs orro, que se a Christo nao se atreveo a morte, i. Bened, em ser chamada: Mors Christum metuens, ad fol. 36, fum non audebat accedere. Christus autem, inlinato capite, eam vocavit; tambem tîmida, e eceosa não se atreveria a S. Bento: e para se chear elle, esperava que o meimo Santo lhe desse ermissão, ou algum sinal, como lhe deo, quano com as mãos erguidas a chamou, para quelhe rasse a vida: Erectis in Calum manibus, morem amplexus vocavit. Assim como Christo, ue inclinando a cabeça, chamou a morte para e render a vida: Inclinato capite, eam vocavit. radidit spiritum,

## S. V.

Stá entendido o mysterio, com que S. Ben-Lo para morrer estendia as mãos, e as leantava ao Ceo. Ponderemos agora, le em tal rcunstancia expirando meu glorioso Patriarca, demos dizer, ou entender que morreo? Parecee que nao; porque nao se faz acreditavel, sem ande admiração, que chegasse a morrer quem nha tanto dominio sobre a morte. Não se per-Part. III. iuade.

Sermao IV. 130 suade a razao sem difficuldade, que morressequem tinha a fouce da morte submettida a seu arbitrio e rendida a seu imperio. Dao a Pilatos a noticia de que Christo tinha já expirado, e elle se admira de que tao cedo, e tao apressadamente morres-Marc. 15.44. se: Pilatus autem mirabitur, si jam obiisset. Os dous ladroens, que com Christo forao crucificados, estavao ainda vivos, e Christo tinha já expirado: e de que expirasse Christo antesque os ladrões, fe admirou Pilatos. Ouvi ao Angelico Doutor D. Thom. 3: Santo Thomaz: Fuit etiam mirabile in Christi p. q.47. à. 1. morte, quod velocius mortuus fuit aliis, qui simili passione afficiebantur, unde dicitur, quòd Pilatus mirabatur, si jam obiisset. Valha-me Deos com juizos tao encontrados, e tao oppostos! Os ministros da execução attendendo para o estado em que viao a Christo, receyao que expire antes que chegue ao Calvario: confortao-no para que nao morra antesque o crucifiquem; e Pilatos se admira de que Christo depois de cravado com tanta violencia, e tyrannia na Cruz, nao vivesse mais de tres horas? Sim, e com discurso bem ajustado, e bem prudente. Notay. Sabia Pilatos que Christo nao podia naturalmente viver, depois do tormento dos açoutes, e da insopportavel impiedade dos espinhos; vio porém que Christo conservou a vida até ser crucificado, e que pendente esteve na Cruz vivo por espaço de tres horas: e daqui inferio que a morte estava sujeita ao imperio, e disposição de Christo; porque entendeo facilmente que Christo viveo em quanto quiz, e que morreo quando quiz dar para isso permis-The ibid. Sao a morte: Divitur quod Pilatus mirabatur, fijam do Principe dos Patriarcas S. Bento. 131 jam obiisset; sicut enim ejus voluntate natura orporalis conservata est in suo vigore, usque ad extremum; sic etiam, quando voluit, subito cest. Conclue o mesmo Doutor Angelico. Com esta pois se admira Pilatos, quando ouvio dizer ue Christo tinha expirado: Mirabatur si jam biisset; porque não se pode facilmente persuadir razão, que morresse quem tinha imperio, e ju-

ídição sobre a morte.

Oh como em proprios termos vejo retratado caso de S. Bento! Sabia por Divina revelação hora em que havia de expirar, e mandou abrir sepultura para seu corpo. Seis dias esteve com la aberta esperando a morte; esta porém sem negar. Que he isto? Morte tão desejada, e tão porrecida, que estorvo achas? Que te demora? ue ha de ser, senao que a morte reverenciou. u temeo a S. Bento, pelo dominio, que sobre eltinha? Reconhecendo a subordinação, que a S. ento devia, se detinha irresoluta, como espeindo que o mesmo Santo a chamasse, para lhe rar a vida: Mortem vocavit. Pois quem se ha e persuadir que a morte levantou o braço, e escarregou o golpe em S. Bento? Parece incriel. Ao menos, nao se póde ouvir sem admiração: Airabatur si jam obiisset.

Ora por sahirmos destas perplexidades, e estas oppostas, e encontradas circunstancias, que zem tao duvidosa a morte de meu Santissimo atriarca, confesso que em verdade morreo, pois a homem; e sempre nego sosse a morte a que e tirou a vida; porque, a meu entender, acabou vida, sem que padecesse a morte. Parece que I is

agora me implico mais. Morreo, e teve isença da morte? Sim. Examinemos-lhe a enfermidad mortal. Expirou S. Bento a doces violencias de amor de Deos. Em desejos sortissimos de se ve com Deos na Gloria, ardia S. Bento, e repeti actos muy intensos de amor de Deos, até que rom

Erhard, in

D. Hildeg.

C. 35.

Reg.

21,

vit. S. Bened. lib, 1. p, 3. D Brigit.lib

peo em hum tao abrazado, e tao forte, que nai podendo as forças da natureza conservar, e sol ter a vida em tao ardente, e heroico acto de amor, com elle juntamente exhalou o espirito, acabou a vida. Refere-o assim Erhardo. Escrevi Santa Hildegarda que seu, e meu Patriarca S Bento se abrazava em tanto incendio de amor de in Exposit. Deos, como o ferro nas chammas da ardente fragoa: Ardore ignis flagravit Deo, eoque tan vehementi, ut ignito ferro similis in amore De rutilaret. Tambem a May de Deos, declarando a Santa Brigida quanto ardia S. Bento em amo Divino, lhe chamou Anjo; porque se os Anjo sao vivo fogo do Divino amor, que arde, e res plendece nelles: Facis Angelos tuos spiritus ministros tuos ignem urentem; S. Bento como Anjo, e como fogo, despedia de si calor, e chã mas de amor Divino: Anima Divi Benedict 3. Revel, c. (são palavras da Mãy de Deos) erat quasi An gelus, qui dedit ex se calorem magnum, & in flammationem. Pois que muito, se nestas chammas, Mariposa do amor Divino, S. Bento ardes se! Que muito, se expirasse Fenix abrazado neste incendio!

Tornando agora ao pensamento, em que eltava; reparo, e pergunto assim. Se o amor Di vino, em que consiste a vitalidade dos Justos, ti

do Principe dos Patriarcas S. Bento. u a vida a S. Bento, quem dirá que lhe deo a orte? O fogo, crescendo as chammas, se incene mais: e se S. Bento era fogo, todo abrazado n amor de Deos, como podia extinguir-se, quanem amor de Deos mais ardia! A vontade, ianto mais se apura em amar, tanto mais apuratem a sua vitalidade: logo o amor de Deos, n que S. Bento se apurava tanto, mais havia onservar-lhe a vida, que dar-lhe a morte. Pareque precizamente havemos duvidar da sua mor-, já que nao será bem duvidemos que o amor e Deos fosse a ardente sebre, que she tirou a da. Parece que conhecida a causa, que lhe tirou vida, se descobre a mais forte razao de dudar da fua morte.

23 Naō consentio Christo que em vida lhe rissem o coração: Ut viderunt eum jam mor- Joan-19 35. um,... unus militum lanceá latus ejus aperuit., & 34. qual seria o mysterio, de reservar Christo padepois da morte a Chaga mais principal de u corpo, que em si havia de encerrar tantos, tao grandes Sacramentos? Huma Chaga de nto preço para Redempção do mundo, dilata hristo para o tempo, em que, por estar já mor-, nao podia merecer? Sim, com razao, e com ysterio. Toda a chaga no coração he mortal: esta do coração de Christo, além de ser mortal, a especialmente a Chaga do seu amor: Vulnus D.Bern sup. rdis vehementiam designat amoris, diz S. Berirdo. Não quiz pois Christo antes da morte reber em seu coração a mortal ferida do amor; orque nao queria deixar em duvidas, e opioens a sua morte. Se morrera ferido no cora-Part. III. I iii ção,

Sermao IV. 134 cao, diriao alguns que Christo nao morreo; por que ferida de amor não mata: augmenta a vida quem ama. Se Christo expirasse recebendo hum Chaga do amor, a vida, e o amor viriao a ser el Christo dous contrarios muy oppostos: e quai to mais quizessemos acreditar o seu amor, tar to mais duvidariamos da sua morte. Pois par que nem se duvide da sua morte, nem do se amor, quiz Chîristo que se lhe abrisse a Chaga d amor depois da morte. Ordenou que primeiro lhe verificasse a morte: Viderunt eum jam mor tuum: e depois a Chaga do amor, quando d morte se nao podia já duvidar: Unus militur lance à latus ejus aperuit. Não foy preciza em Bento esta precaução; porque confessamos to dos que morreo; e só dizemos que a enfermi dade do amor, aindaque lhe tirou a vida, naolh deo a morte. Morrer de morte, he pena, ou at tributo a que nos obrigou a culpa, que todos con trahimos: Morte morieris: e le o amor de Dec tirou a vida a S. Bento, como lhe imporia otr buto da morte, introduzido pela culpa? Como nao aliviaria desta pena, para morrer sem morte isto he, para morrer como se nao morrera? A fim devemos entender sem duvida, morria hur Santo, que por se abraçar com Deos, em cuj amor se abrazava, estendendo as mãos chamava ou desaffiava a morte, para lhe fazer entrega d propria vida.

# S. VI.

Muito mais diremos que S. Bento morreo como se nao morrera, se bem notaros na ultima, e mais admiravel circunstancia essua morte. Orando estava S. Bento quando exrou: e tao prodigiosamente, que primeiro acaou de viver, do que acabasse de orar; porque nda depois de morto estava orando. Refere o so S. Gregorio Papa; ouvi-o novamente com flexao, que diz assim: Vitimum spiritum inr verba orationis efflavit. Exhalou S. Bento o timo espirito entre as palavras da oração, em que tava. Muito veyo a dizer-nos aqui o grande Ponfice. Entre as palavras da oração: Inter verorationis; porque orava antes de expirar, e ndo já expirado, ainda continuava orando. O pirito, que exhalou, era o ultimo: Ultimum spitum, e as palavras da oração não erão as ultias; porque exhalado o espirito, que o anima-, ainda foy S. Bento proferindo mais palavras, continuando a sua oração: Inter verba oranis.

25 Que S. Bento orasse até a morte, eu o ppunha; porque nao podia o seu espirito cessar oração, em quanto não cessasse de viver. Mas e acabando a vida, nao acabasse de orar! Que Bento orasse em toda a vida, isso era proprio hum espirito tao extatico, como o de S. Benera. Mas que exhalado o espirito, ainda oras-He sinal de que no corpo já morto aindalhe ava a faculdade vital, como se nao fora mor-1 iiii

\$36 Sermao IV

Theoph. in cap. 19.
Joan.

D. Hypolit,

Mart. Epift.

Theodoret.

Dialog. 3.

ad Regin.

to. Theophylacto me deo luz para ver esta vere similidade: Verosimile est, vitalem quandam vi tutem adhac fuisse in corpore. Fallava o muy do to Padre reflectindo naquelle sangue, e agoa, qu sahirao do lado de Christo depois de morto: naô duvidou de que nelle ainda pudesse haver a guma virtude vital depois da morte, sem a qu nao emanariao delle sangue, e agoa. Do mesm pensamento foy Santo Hypolito Martyr: Cùm / corpus mortuum humano more, magnam vitæ se babet facultatem: que enim ex mortuis con poribus non profluent, ea exipso profluxerun E porque não diremos nos com o mesmo fund mento, que tambem parecia haver em meu P triarca Santissimo alguma vitalidade depois o morto, se ainda orava como antes de exhalar o e pirito? Todos vos admirais, e eu nao; porqu se S. Bento antes de nascer já louvava a Deos n materno ventre; depois de morrer porque na continuaria em orar ao mesmo Deos? Louv a Deos, e orar sao acçoens vitaes, que necess riamente procedem do espirito da vida: e dire que no ventre podia S. Bento louvar a Deo porque no ventre já tinha vida, já tinha espirito já estava animado; nao podia porém depois o morte orar, por lhe faltar já o espirito, que o an

mava.

26 Boa reposta, e nao menos forte duvid
Mas o certo he que S. Bento exhalou tao prod
giosa, e admiravelmente o espirito, que pare
ainda lhe sicava em seu corpo o mesmo espirito
como se nao houvera delle sahido. Notay. Per
Elizeu a seu Pay, e Mestre, o grande Elias que

po

do Principe dos Patriarcas S. Bento. 137 pois se ausentava, the deixasse o seu portentoso espirito: Obsecro, sut fiat in me duplex spiritus 4. Reg c.2,9 uus. Elias lho prometteo para o tempo em que visse que se apartava delle: Si videris me quan- Vers, 10. do tollar à te, erit tibi quod petisti. E de facto e teve por cousa certa, e provada com experienia, que em Elizeu ficou o espirito de Elias: Re- Vert. 18. quievit spiritus Elia super Eliseum. Não poso entender esta certeza tao recebida de todos. endo taō difficil de se perceber. Elias foy arrepatado vivo: logo comfigo levou o feu espirito. le sem duvida. Pois como ficou em Eliseu o spirito de Elias? No Sagrado Texto achamos a azaō desta incompativel maravilha. A ultima cção de Elias foy tocar com a sua capa as agoas lo Jordao, e dividi-las, desorte que a pé enxuo o passárao Elias, e Elizeu: Tulitque Elias 1bid.v.81 allium suum, Ginvolvit illud, E percussit aquas, ue divise sunt in utranque partem, & tranerunt ambo per siceum. Volta logo Elizeu para ericó, depois do rapto de Elias, chega ao Jorao, e faz o mesmo que Elias sez; porque tocano as agoas com a mesma capa (singular prenda, ue lhe ficou de seu Mestre) ellas se tornárao a orir, dando estrada, pela qual segunda vez pasu Eliseu o Jordao a pé enxuto: Percussit que quas, & divisæ sunt, buc atque illuc, & tran- Vers, 143 it Eliseus. Vista a repetição deste prodigio, amaô, e dizem todos: O certo he, que o espito de Elias ficou, e se acha ainda em Eliseu: identes autem filii Prophetarum, qui erant in ericho è contra, dixerunt; requievit spiritus Venis lia super Eliseum. E bem. Eliseu faz o mesmo,

Sermao IV.

que obrava Elias, pouco antes de se ausentar da terra! Pois quem nao dirá que em Eliseu ainda estava aquelle mesmo espirito, que se ausentou em Elias? Parece que mais proprio nao pudéra vir para o nosso intento. O espirito de S. Bento já se havia ausentado da terra para o Ceo: já havia deixado o corpo; mas esse corpo ainda se via continuar na mesma oração, em que estava, antes que o deixasse o espirito. Orava antes, e depois ainda estava na mesma operação, sem que pelo apartamento do espirito se finalizasse a oração. Pois quem nao diria que o espirito de S. Bento ainda descançava em seu corpo, assim como em Eliseu descançava o espirito de Elias ausente, e arrebatado: Requievit spiritus Eliæ super Eli-

27 Acerca do espirito de S. Bento devemos sentir, e entender muito mais altamente, do que podemos conceituar ordinariamente acerca do espirito dos mais Santos; porque S. Bento, como diz S. Gregorio Magno, teve em si o espirito de todos os outros Santos: Vin iste spiritu justo-Dialog.lib. rum omnium plenus fuit. Pois que muito, le o espirito de S. Bento, quando já triunfante subia ac Ceo, ainda na terra estivesse orando, se tinha S. Bento o espirito tambem de Elias, que arrebatado à regiao aerea, ainda ficava em Eliseu? Tao altamente ha de subir o conceito, que fizermos do espirito de S. Bento, que com o espirito do melmo Deos o equivoquemos, como le S. Bento em si tivera o espirito do mesmo Deos. Disse-o c

mesmo grande Pontifice, e grande Gregorio

Vir Dei Benedictus unius Dei spiritum habuit

Ten

¥38

Ibidem.

do Principe dos Patriarcas S. Bento. 'endo pois S. Bento o espirito do mesmo Deos, uem duvidará que subindo já o espirito de S. ento ao Ceo, ainda lhe pudesse ficar no corpo ovendo a lingua, para continuar a oração em.

ne estava quando espirou?

28 Vio Ezequiel huma carroça notavel, mysriosa, muy celebre para os Prégadores, e falndo do movimento de suas rodas, disse que ara onde hia o espirito, para ahi tambem as roas hiao em feguimento delle; porque este esrito estava nas rodas: Quocumque ibat spiri- Ezech.1.20, is, illuc, eunte spiritu, & rota pariter elevaintur, sequentes eum; spiritus enim vita erat rotis. Nesta visao acho que se contradiz o rofeta, pelo modo com que a refere. Se o espito hia adiante: Quocumque ibat spiritus: se as das lhe ficavao atraz, pois hiao feguindo esse pirito: Sequentes eum; como ficava nas rodas o esmo espirito, para as mover: Spiritus enim tæ erat in rotis? Porque era espirito de Deos, e pódia ao mesmo tempo ir, e ficar nas rodas. omptamente o Alapide: Erat enim unus idem- Alap, hich e Dei spiritus. Remontava-se o espirito de cos para o Ceo, e para a Gloria: Ibat spiritus: ambem ficava nas rodas: Erat in rotis: nao a as animar; sim para as mover somente: Non imans, sed impellens, diz o mesmo Doutissi-Expositor. Assim o espirito de Deos; e por a consequencia tambem assim o espirito daquelgrande Patriarca, que em si tinha o espirito de os. Subia já para o Ceo, e para a Gloria o efito de S. Bento: Ibat spiritus: e ao mesmo apo lhe ficava no corpo cá na terra; nao para o animar.

140 Sermao IV.

o animar, pois em verdade estava já morto: mas para lhe mover alingua na oração, que ainda continuava: Non animans, sed impellens. O espirito hia para os gozos da eterna, e celeste Bemaventurança: Ibat spiritus; e o corpo o seguia postoque sicasse na terra: Sequentes eum; porque sicava o corpo orando na terra, quando o espirito já estava louvando a Deos no Ceo; e podia o corpo continuar na oração cá na terra, pois nelle ainda estava o espirito de S. Bento, que já assistia no Ceo: porque para isso tinha S. Bento o espirito do mesmo Deos: Unius Dei spiritum habuit.

29 Das rodas dessa carroça diz o Proféta que subiao ao Ceo, e se apartavao da terra, em companhia dos que se apartavao desta, e subiao para aquelle. E tambem diz que as melmas rodas ficavao em pé com os que assim ficavao: Cum euntibus ibant, & cum stantibus stabant; & cum elevatis à terra, pariter elevabantur & rota. Parece confusao, ou enigma; era porém hum symbolo muy proprio de S. Bento. Na morte admiravel deste sempre portentoso Santo descerao os Anjos a buscar, e acompanhar sua alma ditosa, e santissima: e lá hia S. Bento com os que hiao para o Ceo, e se apartavao da terra: Cum euntibus ibat, & cum elevatis à terra; pariter elevabatur. E ao mesmo tempo ainda ficava em pé na terra, com os que cá ficavao: Cum stantibus stabat. Para o Ceo hia com os Anjos, para com elles louvar a Deos eternamente na Gloria: na terra ficava em pé com os homens, para rogar por elles a Deos. O que nas rodas era virtude do

espi-

Ibid. 21.

350 M

do Principe dos Patriarcas S. Rento. 141 spirito de Deos: Erat enim unus, idemque Dei piritus; em S. Bento era virtude do seu espiri-; porque nelle tambem estava o espirito de deos: Unius Dei spiritum babuit. Este espirio era o que a S. Bento dava esforço para esperar morte de pé: este a que o fez levantar as mãos o Ceo, quando, por se abraçar com Deos, chanava, e abraçava a morte: este o que tambem o onservava orando depois de haver expirado: ese finalmente o que com taes prodigios fazia a . Bento parecer vivo, quando morto, ou quenorrera, como se nao morrera; parecendo na norte, que se eternizára na vida: Vitam æteram possidebit.

# S.-VII.

o A Ssim devia morrer quem como S. Bento viveo. Morreo como se nao morrera; orque tambem viveo como fe nao vivera. A sua forte for huma vida continuada; porque a sua ida foy huma continuada morte. Que grande rova desta verdade temos naquella visao, em ue Deos se manifestou a S. Bento, antes de sua iorte! Pedio Moysés a Deos lhe desse a ver a sua divina face, em que consistia a Gloria, e Bemventurança dos Justos: Ostende mihi gloriam Exod, 221 uam. E que responderia Deos á petição do seu 18. rande, e muy familiar amigo Moysés? Faciem Verl,234 neam videre non poteris. Não he possivel, Moys, que me vejas manifesta, e claramente; porue he incompativel com a vida mortal huma viio tao sobrenatural, e tao nobre. Como se po-

Sermao IV. derá ajuntar o estado bestisico ao de viador? morte ha de mostrar aos homens o caminho, abrir as portas, para que possão chegar, e en trar naquella Cidade da Gloria, em que me de xo ver, e gozar dos meus escolhidos: Non pote Ibid. 20. ris videre faciem meam; non enim videbit me bo mo, & vivet. Com tudo, S. Gregorio Magno de põem que S. Bento vira a essencia Divina cla ramente nesta vida mortal. Seguem a S. Grego Vide rio nesta parte S. Bernardo, S. Boaventura, Dio vitæ D. Be- nysio Carthusiano, Ruperto Abbade, alêm d ding.tom. 1. muitos dos mais infignes Theologos. Coufa ra ra, e que aos Ecclesiasticos dá occasião, e mate q. 4. 2. I. ria para huma disputa gravissima. O caso aconteceo nesta forma, segundo Mezg. tom. 1, tr. 1, dilp. explorou, e examinou o grande Pontifice, ouvi dos quatro Abbades discipulos de S. Bento. En 6, 2 3, certa noite posto S. Bento á janella de huma tor re, que para seu aposento escolheo (talvez por ficar mais chegado ao Ceo, e mais apartado da terra) ao tempo em que melhor se via a formosura do Ceo, e a terra toda estava em silencio, en trou em oração, esperando neste exercicio a hora de ir com seus Monges louvar a Deos no coro. Eis-que occularmente vê huma luz, com qual a noite se pôs mais clara, que o dia: e ac mesmo tempo, outra luz mayor, e superior, a que os Theologos chamao lume da Gloria, interiormente lhe elevou, e clarificou o entendimento para ver a Deos, e todas as creaturas em sua Di-Dialog. lib, vina essencia. Este foy o prodigio: assim o referio S. Bento, e assim o escreveo S. Gregorio 2. € 39. Magno. Pois se S. Bento antes de morrer vio claramente

do Principe dos Patriarcas S. Bento. ramente a Divina face, como dizia Deos a Moysés que o naô poderá ver quem está vivo? Como lhe dizia que primeiro deve a morte fechar os olhos a quem empregar avistana Divina Essencia: Non enim videbit me homo, & vivet?

32 Santo Agostinho (e depois delle S. Gregorio Magno, Santo Thomaz, e outros) explicou o Texto, e solveo com clareza tao grande tadum. difficuidade, dizendo assim: Quem vive tendo 2.9.180.25 ivre o uso dos sentidos, não póde ver a Deos Molin. de nesta vida; mas quem tao mortificado vive, que Orac. tract. está morto para o uso dos sentidos, bem póde ver contempt. Deos nesta vida; porque vive como se nao 5.4. vivera, e de alguma sorte está morto. Notay bem nas palavras de Santo Agostinho, tao dignas de seu Author, como da nossa attenção: Neminem videntem Deum vivere vita ista, qua mortali. D. August. ter vivitur ipsis sensibus corporis: sed nisi ab hac Genes. ad vita quisque quodam modo moriatur, sive omni- lit. c. 27. nd exiens de corpore, sive ita aversus, & alienatus à carnalibus sensibus, ut meritò nesciat, an in corpore, vel extra corpus sit. Agora já menao admiro de que S. Bento visse claramente a Deos nesta vida mortal; porque vivia tao mortificado, tao abstrahido, e alienado de si, que de alguma orte já estava morto em vida. Era no aspecto hum cadaver, vestia-se de huma mortalha, e haoitava em huma sepultura: pois tao estreita, e horrorosa era a cova, em que S. Bento por espa- putu Echarço de dezaseis annos esteve como sepultado no di, tam in deserto de Sublaco, que mais parecia tumulo de gv., quam hum cadaver, que habitação de hum vivo. Oh invitas, Bese em confirmação do que digo vos pudera repe- ned. lib. 1.

tir aqui a descripção, que Santa Hildegarda fer dessa veneravel, e sagrada cova de Sublaco! Nel la estava S. Bento morto ao frio, morto á fo me, morto para o mundo, morto para o uso do sentidos, morto para a vontade propria: e ta morto assim em toda a vida, que passou os an nos da puericia, e adolescencia, chegou a con tar settenta e tres de sua idade, sem que em tod ella desse huma hora, ou hum momento de re creação aos fentidos, ou de divertimento á vi da: Ab ipso pueritie sua tempore, cor geren D.Greg. cit. fenile, etatem quippe moribus transiens nullib. 2. Dialogininitio animum voluptati dedit. Sao palavras daquell grande Pontifice, a quem o filial amor induzio ser Chronista do Principe dos Patriarcas. Em ta vida como esta vendo S. Bento a Deos, nao s contradiz o Texto; pois era vida tao mortifica da, que melhor lhe chamaremos morte que vida Disse pouco; porque vida tao mortificada, h morte mais insoffrivel que a morte.

144 Sermao IV.

espirito, que da vida nao fazia mais apreço qu da morte, desejando em varias occasioens tro car aquella por esta, alguma vez se lastimou, d zendo: Miseravel homem sou eu; e quem me pu AdRoman, zera livre do corpo della morte: Infelix ego ho mo; quis me liberabit de corpore mortis bujus Difficultoso Texto! Em quanto o Apostolo se con servava em seuscorpo, nao padecia morte; po que morte seria aquella, de que S. Paulo, para i ver livre, desejava livrar-se de seu meimo corpo Elle o acabava de dizer immediatamente: Vide

33 S. Paulo, aquelle Apostolo de tao grand

Veil,23. aliam legem in membris meis, repugnantem les

7. 24.

mei

do Principe dos Patriarcas S. Bento. 145 entis mea. Vivo [dizia o Apostolo] em huma ontinua guerra, que em mim sempre estao faendo a alma, e o corpo. Este appetece o gosto, deleite, o prazer: a alma porém a tudo islo pugna; porque acha delicias no que padece: audeo in passionibus; e sente nos trabalhos ali- Ad Colloss o: Superabundo gaudio in omni tribulatione. 2. Ad Co. luma vida pois, que assim resiste ás appetencias rint. 7.4. o corpo, he morte tao infostrivel para quem vive, ue em morrer fentiria alivio: Quis me liberabit e corpore mortis bujus?

34 Nao rogava S. Paulo livrar-se da morte o corpo; defejava ver-se livre do corpo daquelmorte: De corpore mortis hujus. Isto he, do orpo, que lhe causava aquella peleja entre o spirito com as mortificaçõens, e a carne com os eleites: á qual peleja o Apostolo chamava mor-. Livrar-se da morte do corpo, seria não morer; e nao era isso o porque o Apostolo suspiraa, pois, não temia a morte, assim como não esmava a propria vida. Livrar-se porém do coro daquella morte, era morrer; porque era verlivre das prizoens do corpo, que com seus ppetites pelejava contra as leys, e dictames do spirito: e esta peleja era morte mais insopportael que a morte; por isso quizera o Apostolo norrer, e deixar o corpo, só por se ver livre da soffrivel morte em que vivia, pela continua uerra em que seu espirito andava com seu mesno corpo: Video aliam legem in membris meis, epugnantem legi mentis meæ. Infelix ego ho-10, quis me liberabit de corpore mortis hu-

Part. III.

us?

35 Ago-

146 Sermao IV.

Agora se vê, e se conclue de todo, qu S. Bento vivia como se nao vivera; porque a su vida foy sempre huma insopportavel morte, po fer fempre huma continua guerra entre a alma e o corpo; entre o espirito, e a carne: negando o espirito ao corpo em toda a vida, quanto lh serviria de alivio: Nulli animum voluptati de dit. Quantas vezes naquella estreita cova d Sublaco, exposto ao rigor do inverno mais del abrido, e ao ardor do Sol na Canicula mais fo gola, appeteceria o corpo as cômodidades de grande, e magnifico palacio de Nurcia, em qui teve os annos da infancia, e os primeiros da pue ricia, aquelle Principe mais illustre da Famili Anicia! Quantas vezes na horrorosa solidao da quelle deferto, cujo primeiro povoador foy S Bento, desejaria seu corpo ver-se na populos Corte de Roma, onde tao affistido, e obsequia do de Principes, e pessoas illustres, residio S. Ben to dos sette até os doze annos de sua florente idade! Quantas vezes aquelle Anacoreta, e pe nitente menino, que só com duas reseiçõens na semana se alimentava; ou da providencia con que por algum tempo lhe acodia Romano Monge; ( que vivia debaixo da obediencia, e Regri do Santo Abbade Theodato ) ou das agreste hervas, que a natureza lhe deparava, obrigaria a seu mesmo corpo a rogar, que das abundancias desprezadas, e deixadas no mundo, lhe dessen quanto naturalmente preciso fosse para alimentar a vida! Mas o espirito sempre constante na to lerancia de todas as mortificaçõens, só queria padecer as inclemencias do tempo, as asperezas

Romanus non longe im Monafterio sub Theodati i Patris regulà degebat. D. Greg. Di alog lib. a.c. 1.

do Principe dos Patriarcas S. Bento. 147 o deserto, e as austeridades de huma prolixa, e

soffrivel morte, em que vivia.

36 Assentava ultimamente o Apostolo, que a graça de Deos, que se nos dá pelos merecientos de Christo, o podia livrar daquella mor-, ou daquella guerra, em que seu espirito semre andava contra seu corpo: Quis me libera- AdRom, 7. it de corpore mortis hujus? Gratia Dei per 24. 251. esum Christum. He assim; porque a graça o odia por outra parte encher de tantas consolapens espirituaes, e de tantas celestiaes docuras. ue com ellas ficassem bem contrapezadas todas mortificaçõens corporaes. Assim o experimenva S. Bento; porque, no meyo de tao asperas enitencias, abundava em celestiaes delicias. A ia cova no deferto era hum Ceo na terra. A elvinhao os Anjos, e o confolavao: nella foy vitado algumas vezes da May de Deos, que o enheo de espiritual docura. O corpo, como sepulido em vida, e o espirito sempre arrebatao aos Ceos, parecia estar já gozando as delicias ernas, antes de acabar as mortificaçõens temoraes: de tal forte, que ainda posto na terra, nha já a sua habitação no Ceo: In terris po- efficio in tus, in calestibus habitaret. Até nisto pare-test. S.P. Bea S. Bento viver como se nao vivera.

37 A nossa vida consiste na uniao entre o Scholast. cu orpo, e alma; porque na separação destas duas D. Th. 2, 2. artes consiste a morte: e a alma de S. Bento q. 175. a. 5. empre arrebatada aos Ceos, e habitando lá, pace que na terra deixava o corpo sem vida. Os Mystici cum Philip. à SS. heologos, não só Mysticos, mas tambem Ec-Tri.3. p.tr. 1. esiasticos, excitao a celebre questao, se nos

rap-

148

1. 6. Elquer. ra Lucer. Myft. tr. 2.

2. Ad Corint.12.2.3. D. Aug. lib. 12.de Gen. ad lit. c. 5. D. Thom! Cit. 2,6.

raptos, ou arrobamentos a alma está verdadeira Thom, a Jel. mente unida ao corpo, ou se delle está separade cotemple da? S. Paulo, Theologo do terceiro Ceo, até onde foy arrebatado, com a doutrina do que lá, vendo, e ouvindo, aprendeo; e com a noticia do que passou, e experimenton em ii, era o Mestre, que neste ponto nos podia solver a questao, e tiras totalmente a duvida: mas tambem elle nos deixou a materia indecisa, e com fundamento para ser por huma, e outra parte provavel; porque naō entendeo se a alma lhe estava unida ao corpo, ou se delle estava a alma separada, e o corpo morto: Sive in corpore, sive extra corpus nescio, Deus scit, disse o Apostolo; e Santo Agostinho, a quem segue Santo Thomaz, o explicou assim: Eum ignorasse intelligamus, utrum quando in tertium Calum raptus est, in corpore fuerit anima, quo modo est anima in corpore, cum corpus vivere dicitur,... an omnino de corpore exierit, ut mortuum corpus jacéret. O que sabemos de certo he, que nos raptos estaõ as pese soas, que os tem, como se não viverão; ou como se ficarao mortas. S. Bento tao continuamente arrebatado, que já habitava nos Ceos quando ainda vivo na terra; ao menos parecia nao estar vivo. Arrebatado sempre, parecia viver como se nao vivera. Pois tambem (concluamos) havia morrer, como se nao morrera: ou como se a morte para elle fora (sem morte) hum transito de vida mortal, para vida immortal, e eternizada: Vitam eternam possidebit

# S. VIII.

E Sta foy a prodigiosa morte de S. Bento, na qual todo me elevey, quando talvez vera ponderar as acçoens de sua vida, paraters o melhor exemplar das nossas. Porém que mulo pode haver mais forte para bem se ordea vida, que a consideração da morte! Teis a morte dos peccadores? Sim, porque he lima: Mors peccatorum pessima. Desejais a Pial.33. 223 rte dos justos? Sim, porque nos olhos de Deos preciola: Pretiosa in conspectu Domini mors us. verl. ctorum ejus. Pois vivey como justos, e não vi- 15. s como peccadores. Oh se eu vivera como S. nto! Morrera sem duvida, como S. Bento. ra se conseguir huma morte como a sua, o acor-, e disposição infallivel, he fazer huma vida mo a sua: porém quando menos, para se alnçar de Deos huma boa morte, e na hora delo patrocinio de S. Bento, sabey que he memuy efficaz rogar ao mesmo Santo, que pela riosa morte com que Deos o honrou, nos queidefender na hora da morte dos assaltos, e ucias, com que o demonio a esse tempo mais sota a nossa perdição. Assim o revelou o mes- Ex vit. & S. Bento á sua prezada, e querida filha de Revelat. S. Gertr lib. 4. i espirito, Santa Gertrudes, e assim o experi- c. 20. juxta entarao os que souberao solicitar a protec- editione Pade S. Bento para a hora da morte.

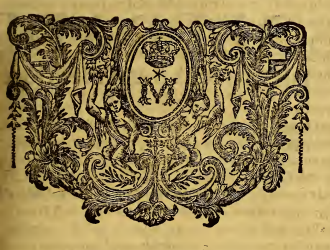
39 Meu glorioso Patriarca, neste dia de vosadmiravel morte, em que com tao magestoapparato, e pompa triunfal, delle mundo su-Part. III.

sistes, e entrastes a gozar da eterna vida.

bistes, e entrastes a gozar da eterna vida, vos go nos ampareis a todos na hora da mo Em pé morrestes, como destemido, e valoro com as mãos levantadas, chamando, ou defafi do a morte; porque a nao temieis. Com o n mo valor nos defendey naquelle conflicto, que a alma tem o ultimo risco da salvação, e que pende a conquista, e a posse de hum Rey eterno. Estendey, e mettey o vosso poderoso invencivel braço entre nós, e nossos infern inimigos, para que temorosos sujão, e desap reçao. Morrestes orando: pois oray por morrendo. Como os vossos Monges estavao ticiados da hora, em que havieis de partir de mundo, toda a vossa Religiao esleve com s vorosas preces, rogando a Deos vos assistisse: quella hora, que para todos he arrifcada. Co para nós ha de ser de mayor perigo, necessi mos nós muito mais de vossas oraçõens, para i perecermos nella. Uzay com nosco a piedade, o se usou comvosco. Tambem vos dissestes, c por haveres expirado entre as palavras da oraç em que estaveis, ainda lá no Ceo respirais h halito tao suave, que com elle se deleitao mais Santos. Ouvi as vossas mesmas palavras, c bellamente hao de soar em vossos ouvidos; p que a impureza da minha lingua lhes nao l de tirar a doçura, que participarao da voi Ex eo quod ultimum spiritum inter verba o tionis efflavi, tam suaviter præ aliis sand spiro, quòd omnes in afflatu meo mirifice de Stantur. Se tambem a nossa morte for no me de huma vossa oração muy fervorosa, ainda

cher

do Principe dos Patriarcas S. Bento. 151 ereis de mais suavidade essa Corte Celestial. 152 pay a Deos, que nella vamos dar-lhe eternas aças pela morte admiravel, que vos deo, e la que por vossa intercessa esperamos ter, paconseguirmos a eterna Gloria.



at anything of an algebra is a second

SERMAM



# SERMAO V. SOLEDADI

DE MARIA SANTISSIMA

NOSSA SENHORA.

Na Igreja do Hospital, e santa Casa da Miserio dia do Rio de Janeiro, no anno de 1739.

Magna est enim velut mare contritio tua; q medebitur tui? Threnor. 2.13.

S. I.

ORTO já, e sepultado o File e a Máy ainda viva! Expiro Filho de Deos em hum mar penas: Veni in altitudinem a ris, & tempestas demersit a e a Máy de Deos ainda fluctu

do está em hum mar de sentimento: Velut m contritio tua! Os tormentos, que em sua Pay: pade

Pial. 68. 3.

Sermao V. da Scledade.

padecia Christo, igualmente os padecia tambem fua May Santiffima: Dolor ejus erat dolor meus, D. Brig. Rev. disse a mesma Senhora a Santa Brigida; porque l.r.c.35. na alma da angustiada Māy, se imprimiao quantos tormentos fe executavao no corpo do innocente Filho. Neste se levantavao as ondas do tempestuoso mar de sua dolorosissima Payxao; e na alma da compassiva May hiao quebrar estas ondas com furioso impeto: Omnia excelsa tua, & flu- Pial. 41. 8. Carchag.lib. Etus tui super me transcerunt. Daqui inferio S. 12, Hom, 5, Boaventura, que nos meimos tormetos executados em Christo, mais padecêra a May do que o Filho: D. Bonav. Virgo maiorem dolorem habuit, quam Christus: lea. 1. de e S. Jeronymo tinha já dado a razao deste exces- Past, Virg. so, e he; porque Christo padecia em seu passivel corpo, e a May de Deos em sua alma impassivel padecia: Quia ea parte passa est, que im- D. Hier. Epassibilis habetur. Mas por esta mesma razao os pist. 10. in tormentos derao a morte a Christo; porque em 4. seu mortal corpo se executavao: e nao tirarao a vida á Mãy de Deos; porque a martyrizavão na alma, que he immortal.

2 A morte para Christo servio de alivio : Dor- Pial. 4. 2 miam, & requiescam: de alivio tambem seria para a Mãy de Deos a morte; porque acabaria de padecer, e consolaria a propria vida, se com o Filho expirasse juntamente: Gravius erat illi vivere vitâ tali, quam diro gladio save necari, Lament. V; diz S. Bernardo. Mas como nella o immortal padecia; morto já, e sepultado o Filho, ainda a May padece, porque ainda vive. Sem vida, e nem por isto morta: Moriebatur, & non poterat Arnold. mori, quia vivens mortua erat. Disse Arnoldo. Carn. de sez

Sem in Cruc,

Sermao V.

Sem vida, porque sem Filho; mas nem por isso morta para sentir a sua ausencia, e a sua soledade, mais tyranna em tudo que a morte. Sem vida. porque a afflição, em que sua alma estava agonizando, era mais que efficaz para lhe tirar a vida. E nem por isso morta; porque para na soledade D. Ans. sive do Filho estar penando, milagrosamente vivia: Non crediderim, te potuisse tot cruciatus sustinere, quin vitam amitteres, nisi ipse spiritus vitæ te confortaret: disse Santo Anselmo.

A. lib. de Exc. V. c. 5. Molina de Ora. Medit. 1.de Refurr. punct.3.

3 Assim era conveniente: assim o pedia arazao, e a piedade; porque a piedade, e a razao pediao, que todas as creaturas fentissem a foledade, e ausencia de seu Creador: pediao, que com mais obrigação entre todas fentissem os homens a soledade, e ausencia de seu Redemptor: pediao, que a May de Deos sentisse com mais excesso, e especial ternura, a soledade, e ausencia de seu Filho, seu Redemptor, e seu Deos: e porque as creaturas quasi todas (pois muy poucas menos) faltarao em conresponder com o devido sentimento a tao justa causa; providencia foy, e piedade, que as agonias da morte nao tirassem a vida á May de Deos, para que nella houvesse quem por todas as creaturas sentisse a ausencia, e soledade do Creador: quem por todos os homens sentisse a ausencia, e soledade do Redemptor, e quem, por ser May de Deos, sentisse a ausencia, e soledade de seu Filho Deos, com pena tao aguda, e tao intenía, como pedia a causa do sentimento.

4 De huma forte se houverao as creaturas na morte de Christo, e de outra sorte se mostrarao da Soledade.

na sua ausencia, e soledade, depois que o derao á sepultura. Na morte até o insensivel se mostrou sentido. Assim era justo, quando o Creador morria. Na ausencia, depois de sepultado, ficou o mundo todo em soledade de Creador: ficarao os homens em soledade de Redemptor; e ficou a May de Deos em soledade de Filho. Não sentio o mundo insensivel a soledade de seu Creador: e muy poucos foraô os homens, que sentirao a soledade do seu Redemptor. Dispôs neste caso a piedade, e providencia do Altissimo, que em Maria Santissima se unissem, e concorressem quantas anguítias devia cauíar por todas as creaturas a ausencia do Creador: quantas agonias deviao padecer todos os homens, pela ausencia do seu Redemptor; e quantas penas deviao especialmente angustiar o coração, e alma da solitaria May, pela ausencia de seu Filho, seu Redemptor, e seu Deos.

5 Pela ausencia, e sepultura de Christo, por ser Creador, e Deos, devia eclipsar-se o Sol, como fez quando o vio affrontosamente crucificado, para em hum abismo de sombras descobrir o sentimento de sua soledade; e porque saltou o Sol a esta divida, em Maria Santissima se eclipsarao dous foes: Lumen oculorum meorum, & ip sum Ps, 37, 114 non est mecum. O sentimento era bem que á Lua fizesse perder toda a formosura, com que alegra o Ceo no retiro do Sol; e porque na Lua nao houve esta demonstração de pena, supprio a May de Deos este sentimento, perdendo toda a formosura na soledade do Sol Divino: Egressus est à Thrente filia Sion omnis decor ejus. As Estrellas, que sem-

Pi. 37. xx. Pf. 39. 13.

156 Sermao V.

pre esta cintilando tremulas, devia desmayar totalmente neita occasia : e como as Estrellas na pagara o este tributo, a que estava o obrigadas pela natureza, satisfez por ellas a angustiada Senhora, padecendo em seu coração continuos, e muy repetidos desmayos: Dereliquit me virtus mea. Cor meum dereliquit me. Não soube a Aurora dessazer-se em lagrimas, com que choraste esta soledade: e a Divina Aurora não pode enxugar as suas: Plarans, plaravit in noste.

gar as suas: Plorans ploravit in notte, & la.
Thren. 1. 2. crymæ ejus in maxillis ejus. O mar, que sempre he inconstante, se mostrou agora tao endurecido, como insensivel, e Maria angustiadissima, se rendeo a huma afflicção, que igualava ao mar na grandeza: Magna est enim velut mare contritio tua. O sentimento sez estremecer a terra, quando crucificado Christo expirava; mas quando no sepulchro o encerrarao, não se abasou a terra; porque teve a sorte de o recolher em si. Toda a natureza padecia universal soledade do Creador; só a terra gozava de sua companhia; porque em si o tinha sepultado. A Mãy de Deos, sicando em

escolhido para sepultura o coração da terra: Erit Filius hominis in corde terra, tribus diebus, S tribus noctibus.

foledade, sentia neste caso o que nao lamentava a terra; porque sentia que em seu doroloso coração não sosse sepultado Christo, quando havia

6 Do insensivel passemos ao racional. Muy poucos forao os homens, que sentirao a soledade do seu Deos, e seu Redemptor. Os mais com inhumana brutalidade, como se nao forao racionaes, nem conhecer quizerao (e muito menos fantir)

fentir)

da Soledade.

entir) a soledade de seu Deos, e de seu Redem. ptor. Porém Maria Santissima, satisfazendo, esenindo por todos elles, chorava aquella sufencia, e quella soledade, como se o Deos, e Redemptor le todos os homens, della só estivera retirado: Id- Thren.1.16 irco ego plorans, & oculus meus deducens aquas,

uia longe factus est à me consolator.

7 Sobre todos estes incentivos da pena para a ngustiadissima Senhora, sentia, como verdadeira, amorosa May, a ausencia, esoledade de Christo. omo seu verdadeiro, e amado Filho. Este motio assim como era especialissimo para a May de leos, era tambem o estimulo mais forte para a sua ena. O amor he a medida do sentimento: Dolor A sicut amor, diz Santo Agostinho; e assim como Santissima, por ser May de Deos, o amaya ais do que todas as creaturas juntas chegao a amar. Deos; assim, porque era May de Deos, sentio o partamento, e soledade de seu Filho Deos, com ais excesso do que o puderao sentir todas as crearas juntas. Disse S. Bernardino de Sena (tendo o to já Ruperto Abbade) que Maria Santissima nava a Christo, seu Filho, e seu Deos, com hum nor infinito: e porque o sentimento na soledade Filhonaõ podia ser menor que o amor, concluio tom.4.8.45. ie fora infinita a pena da May de Deos, na ausen- Item Rude seu amado Filho: Quanto plus amabat, tan- pert.in Cac, plus dolebat: amor quem portabat Christo erat finitus: ergo & dolor erat infinitus. Entendo ora dizer S. Bernardo que se a pena, com que May de Deos se angustiava nesta soledade, pudera partir-se por todas as creaturas; que são capazes sentimento, subitamente morreriao todas: Tan-

C.3. V. 6.

158 Sermao V.

D. Bern. de lament. V.

tus fuit dolor Virginis, quòd si in omnes creati ras, quæ dolorem pati possunt, divideretur, omne subità interirent: porque nem todas as creatura juntas podem resistir a huma angustia infinita.

Este foy talvez o conceito de Jeremias nas pa lavras do nosso thema: Magna est enim velut mar contritio tua. Outros lérao: Afflictio tua. Dist que a pena, e afflicção da Mãy de Deos, na foleda de do Filho, se comparava com o mar. Ideay agos lá em vossos entendimentos, que na vastissima pro fundidade, e extensão do mar, se lançavão quar tas creaturas sao proporcionadas para o sentimes to, e direis sem duvida, que todas ellas ficaria submergidas; porque o abysmo de tantas agonia muito excede ao espaço, que poderia o occupar tar tas creaturas juntas. Pois assim a pena da May d Deos na soledade do Filho: era hum mar de angu tias, que excede a capacidade de todas as creaturas porque era huma angustia infinita, a que affligia coração da solitaria Mãy, na ausencia do amado F lho: Dolor erat infinitus.

9 E preciso era que não fosse menor a afflic ção da May de Deos, nesta soledade; porque alés de supprir com ella o sentimeto devido em todas a creaturas, tambem pelo Eterno Padre latisfazi a pena, que nelle na o podia haver pela morte de se Unigenito, e amado Filho: Ad Matrem specta Carthag.lib. bat supplere mærorem,& tristitiam, quæ in Æter 12, Hom.2. num ejus Patrem cadere non poterat, diz o Car thagena. Se em Deos pudera haver fentimento, soledade, que angustia na o padeceria o Eterno Pa dre na morte do proprio Filho, a quem desde Eternidade ama, como a si mesmo, com infinit

mor

da Soledade.

159

amor! Teria sem duvida huma infinita pena; porque nem poderia ser menor a pena, que nelle houvesse. Pois tal devia tambem ser a angustia, com que a Máy de Deos supprio a que no Eterno Padre

nao houve, nem podia haver.

10 Tao afflicta, e angustiada temos a Maria antissima; porque soube com o sentimento conesponder por todas as creaturas ( e pelo mesmo Deos) a perda, e aufencia, que ellas nao fouberão entir: e quando nesta Casa, em que a Misericordia az prompto o remedio para a afflicção detodos s queixosos, considero a May de Deos seita hum par desentimento: Velut mare contritio tua; me arece que na piedade desta santa Casabusca o aliio á fua queixa, e o remedio á fua afflicção. Mas, Ingustiadissima Senhora, se nesta vossa soledade stais submergida em hum infinito mar de afflicção, uem lhe descobrirà remedio: Magna est enim veit mare contritio tua, quis medebitur tui? A graneza desta afflicção a faz irremediavel; porém já que om as nossas culpas tanta causa damos para a falta, perda do Filho, como para a soledade, e afflicção May: além de ser piedade, será justiça, se examirmos quatos remedios podem ministrar a indusia, e anatureza, por vermos se he remediavel a flicção de Maria Santissima nesta sua soledade. em sey 'que tanta afflicção muito excede a efficaa toda dos remedios; porém o exame destes seme será util, ao menos para excitar a nossa comiixao, quando entre os mais experimentados, e provados remedios da afflicção, virmos fer esta flicção sem remedio.

S. II.

Magna est enim velut mare contritio tua, qui medebitur tui?

S remedios de huma afflicção entra a exa minar a nossa devota piedade. Hum afflicção fem remedio he o que se ha de cor cluir da nossa ponderação; porque se verá qu sem remedio he a afflicção de Maria Santissim nesta sua soledade. A efficacia de qualquer reme dio depende precisamente de ser applicado or de a queixa tem a sua origem : e se bem ness soledade toda a alma de Maria Santissima está pe netrada de afflicção: Tuam ipsius animam gla dius pertransibit; ainda será conveniente exa minar os principios della, para que nao erremo na applicação dos remedios. Na alma obra a me moria, o entendimento, e a vontade, que sa as potencias receptivas, e operativas della; masí a vontade se afflige, porque só a vontade pa dece. A memoria representa o passado: o enter dimento até pelo futuro discorre; e com tud nem no entendimento ha afflicção, pelo que a cança com o seu discurso; nem a memoria rece be angustia, pelo que lhe representao as especie que em si conserva do passado. Unicamente a vor tade he a que padece, discorrendo o entendimen to, ou empregando-se a memoria em tristes, lastimosos objectos. Assim como a alegria, e cor tentamento sao operaçõens da vontade, assim pena, e o sentimento sao actos só da vontad

Luc. 2. 35.

Mas assim, como nao ha contentamento, e aleria na vontade, se o entendimento, e a memoia lhe saltao com a representação do que alegra;
ssim não haverá assilicção, ou pena para a vonade, se a memoria, e o entendimento cessarem
e lhe propor motivos de se angustiar, e assilicicoens do animo, o lenitivo mais approvado he
ivertir da memoria, e do entendimento o que
óde assilicir, e angustiar a vontade.

12 Porém, se a aprehensao he tao viva, que em o entendimento cessa de ponderar, nem a emoria de se lembrar, próvida a natureza instuio as lagrimas, para defaffogo da pena. Pelos hos parece que se distilla em lagrimas hum coção afflicto; mas nessas lagrimas sahe pelos olhos mais distillado da pena, e o mais apurado do senmento. Esta he a razao, porque depois das laimas o coração fica aliviado, e diminuida a flicção. Por isso Job, o mais afslicto entre os omens, como experimentado, pedia quelhe perittissem chorar hum pouco a sua afflicção, e a a pena: Dimitte ergo me, ut plangam paulum dolorem meum; porque com aslagrimas, que rramasse, algum alivio daria ás penas, que o afgiaō., r

Divertir pois as representaçõens da meoria, suspender os discursos do entendimento, desatar do coração as lagrimas; são os tres reedios mais approvados, que para alivio de pes inventou compassiva a natureza, e descobrio ndustria: se o permittira o assumpto, recorremos aos Aphorismos, que derão os Hippocra-Part. III.

Job. 10. 20.

tes de affliccoens profanas, e nelles viramos a provados os remedios, que apontamos: porém nobreza tao sagrada da soledade presente, no r medio de sua afflicção, admitte só approvaça Divina.

14 No Horto se vio Christo tao excessiv mente afflicto, que nem o entendimento podea

cançar a vehemencia de sua pena. Nesta afflicça lhe enviou o Eterno Padre hum Anjo, que o con Iolasse: Apparuit ei Angelus de Cælo conforta Dion. Carch eum; ou, como verte o Carthusiano, ut consolo retur eum. He sem duvida que á sciencia d Christo erao manifestos, e patentes quantos mot

vos poderiao aliviar a sua afflicção no Horto pois seria possivel que hum Anjo ainda excog tasse consolação alguma, que a Christo não fos inutil? Sim, e notay. A pena, e afflicção de Chr sto nascia de dous principios. Era o primeiro horrenda vista das culpas, que sobre si tomava pa ra satisfazer pelos homens. Era o segundo a cor sideração das penas, e tormentos, que em satis fação, dellas havia de padecer. Extendia Christ a memoria por quantas culpas se commetterão n mundo de'de sua origem. Via com o entend mento a multidao de peccados, que ainda le ha

Luc. 22. 43.

viao de commetter, e os tormentos, que em sa tisfação de todos elles havia de padecer: e com daquella lembrança, e destes discursos nascia afflicção de Christo; bem o podia consolar hur

Anjo: porque daquellas lembranças lhe podia di vertir a memoria, e daquelles discursos she podi divertir o entendimento. E foy assim, como ben

se vio no esteito.

15 Ap.

da Soledade.

161

17 Appareceo o Anjo, olhou Christo, recoheceo ser hum Enviado do Eterno Padre, e cono a tal o attendeo: entretanto que se empreava naquella vista, naquelle reconhecimento, e aquella attenção, cessou dese empregar naqueltao viva representação de nossas culpas: e por ntao lançou da memoria os seus horriveis phansmas. Principiou o Anjo a propor a Christo, que or meyo de sua Payxão santissima resultaria pa-Deos infinita honra, e infinita gloria; porque justica Divina ficava inteiramente desaggravada om a satisfação da culpa: e a Misericordia inomparavelmente exaltada pela remissão do desto, e reparação dos homens. A estas razoens tendendo Christo, ja nao applicava tao vivaente o entendimento, e o discurso aos tormenos, que tinha para padecer. Nem huma coufa prounha o Anjo, que á noticia de Christo fosse de nodade, pois tudo isso comprehendia com mayor z, e com mais clareza, do que lhe podia ser pelo njo representado: mas como Christo em attender que expunha o Anjo dava alguma diversao á meoria, e ao entendimento; tirava tambem as forças m que huma, e outra potencia avivavaô as afflices da vontade, e a consolava por este modo. 16 A esta consolação do Anjo acodio também a tureza próvida, e compassiva, a derramar tantas grimas, que não bastando para ellas duas fontes, se

rirao em Christo tantos olhos para chorar sangue or elles, quatos erao os poros de seu corpo: Et faus est sudor ejus sicut guttæ sanguinis, diz o Tex-. Non solum oculis, sed quasi membris omnibus D.Bern.Ser. visse videtur, expôs S.Bernardo. Como o cora- in Ram.

L ii

Sermao V ção derramando tanta copia de lagrimas se aliviou como o entendimento, e a memoria mitigaraô a v veza de suas representaçõens; teve lugar a confole ção: Ot consolaretur eum: porque cheyo de goil abraçou Christo os tormenros, que tanta afflicça lhe causavao d'antes: Proposito sibi gaudio suft. nuit Crucem. 17. Oh Angustiadissima Senhora: cheya de al

flicção estais, porque a grandeza desta com a d mar se compara: Magna est enim velut mare contr tiotua. Quem a poderá remediar? Quis medebitu tui? Na afflicção de vosso delicioso Filho, cuja se edade sentis, tres remedios vemos approvados par a vossa. Apartay de vossa memoria aslembrança delle: esquecey-vos daquelles tormentos, que che va de fortaleza o ajudastes a padecer; nem se veja en vós menos constancia do que já mostrastes. Cessa dos lastimosos discursos, que formados no entendi mento passao a vos affligir a vontade. Soltay em la grimas toda a tristeza, com que se angustia o vosto coração: que se estando tenebrosa a noite, e escon dida a Lua, se desfazem as nuvens em chuveiros razao fera que as nuvens de vostos olhos se desfa ção em rios tão copiosos de lagrimas, que ao ma de vossa afflicção causem alivio. Ou, quado menos permitti á nossa piedade á para vosso alivio, e nos sa consolação, entre a examinar a efficacia deste tres remedios, por ver se nesta soledade a vosta afflicçab tem remedio. The solution of the solution o

and the second of the first of the second of 

CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE

#### S. III.

Primeiro remedio para huma alma affli-18 sta na soledade, he perder a memoria do que perdeo. Se a memoria nao repete lembrancas, não póde atormentar a ausencia. Vulgarnente dizemos, e he proverbio da experiencia. que quando os olhos não vem, o coração não sene. Tambem se a memoria se esquece, já a vonade se nao afflige; porque neste ponto he a menoria para a vontade, o mesmo que os olhos paa o coração. S. Bernardo cheyo de ternura o dife: Quod non videt oculus, cor non dolet: oculus D.Bern.Ser. neus, memoria mea. Na morte de Sára excessi- 5. in sest. o foy o sentimento de seu filho Isaac; nem o empo, que tudo cura, mitigou a afflicção do filho a soledade da mãy; porque para lhe moderar a ena nao bastarao tres annos de sentimento. No m delles se desposou liaac, e o sentimento acaou: Ut dolorem, qui ex morte matris ejus ac- Genel, 24, derat, temperaret. Já se vê a causa deste re- 67: entino alivio. O amor da esposa o sez esquecer a may: e tantoque a memoria cessou de reprentar a Isaac as caricias de Sára sua may, cessou vontade de se affligir com o sentimento da sua orte: nem mais sentio a soledade da may, tanoque della se nao lembrou. Assim como nos olhos ao cahem juntamente duas vistas de dous diveros objectos, nem cabem no entendimento dous versos conhecimentos ao mesmo tempo; assim mbem na memoria nao cabem duas diversas mbranças: porque empregando-se a memoria Part. I II. na

Sermao V. 1.66

na representação da segunda, se entregará ao e quecimento da primeira. Muito amava Isaac a su esposa; e como o que se ama sempre lembra, travia sempre na memoria: nao cabendo porés duas lembranças na memoria, pode a lembrança da elposa expellir da memoria a lembrança da mã e porque feneceo a lembrança da máy na me moria de Isaac, acabou tambem para elle osent mento, em que o pôs a foledade da mãy.

19 Este remedio do esquecimento para al vio de Maria Santissima, asslicta em sua soledado

intentou applicar-lhe quem unicamente lhe co nheceo a afflicção, e com ancia lhe desejou o al vio. Foy o mesmo Christo. Pendia na Cruz;

vendo a afflicção da Mãy, lhe fallou assim: Ma lier, ecce filius tuus. Mulher, o teu filho he est Discipulo, que ahi ves. Oh Senhor: a huma Mã por vosso amor tao afflicta assim tratais, com fe nem lhe foreis vós Filho, nem ella vos fora Mar

Mulier, ecce filius tuus! Sin; com amor, e pie dade rara. Concordes dizem os Expositores d Texto, que nestas palavras pertendia Christ

aliviar a afflicção, com que Maria Santissima s Hug. Card. angustiava: Ut tale mulieris nomen, in tot ac tan tis laboribus esset ei solamen. E como se pode

ria a May de Deos consolar com palavras tao che yas de desamor, e tao despidas de ternura? Por que com ellas intentava Christo que Maria San tissima por entao se esquecesse de que era sua May

Mulier, quando o via padecer. Oh piedade, ver dedeiramente digna de hum Filho Deos 1 Ma

para este esquecimento, que meyo inventaria amor de Christo? O meyo foy introduzir-lhe ou

Philip, Abb. Silv.in hunc locum.

da Soledade. ro fisho, que nao fosse elle: Ecce filius tuus; para que a Senhora, variando a attenção de hum para outro filho, a mesma alternação dos sentidos he variasse no animo, de alguma sorte, a viva embrança do primeiro. Ouvi ao Bispo Pacenle: Ecce filius tuus; ut saltem parumper ambige- Zerd. de B. cet animus inter utrumque, & reciproco assensu, seat. 1. 192 x altero traheretur ad alterum. Maria Santissi-

na tinha hum só Filho, em tudo Unigenito, e econhecer por filho ao Discipulo, fora não se embrar do outro Filho, ou não le lembrar de Chri-

o: esse 'esquecimento porém era o que soliciva Christo, como efficaz remedio, para conso-

r a afflicção de sua Máy Santissima: Mulier, ece filius tuus: ut talo mulieris nomen in tot ac tan-

is laboribus esset ei solamen. 20 Oh Senhora summamente afflicta: consolea vossa soledade, pois sevê que a afflicção della ao heirremediavel. Pelo amor que tendes ao Fio, que perdestes, vos pedimos percais tambema emoria delle. Se naô tendes mais q hum Filho, enndey que esse he o que ainda vos acompanha: Iulier, ecce filius taus. As deliciosas caricias de hristo vos nao lembrem : esqueçaō-vos as suavissias doçuras, de que se enchia o vosso espirito na sua mmunicação. Diverti da memoria os tormentos, ne constante o vistes padecer, as agonias da Cruz, finalmente a morte; porque para vos nao affligim estas lembranças, deseja elle que nesta afflico só vos lembreis do Discipulo, que vos adoptou r filho: Mulier ecce filius tuus.

### S. IV.

A As como poderá nesta soledade diverti Maria Santissima as lembranças de Chri sto ausente, se o amor de May lhe nao permitte esquecimento de tao amavel Filho! Quem mui to ama não se esquece; porque o amor (diz San to Thomaz, e a experiencia o mostra) he hum: propensao, e impulso, que está sempre arreba tando a vontade para o seu amado. Com este pensamento disse Santo Agostinho: Pondus meun amor meus, amore feror, quocumque feror. Eco mo se ha de perder da memoria o que está at trahindo a si a vontade? Passa entre a vontade, e a memoria, o mesmo que passa entre o entendimento, e a vontade. O entendimento impera, e move a vontade para que ame; (como bem ensi-D. Thom.1. na o Doutor Angelico) nem a vontade ama o que o entendimento lhe nao propoem. Nao de outra sorte a vontade: move a memoria para que

белей. 3 1.40

lembrança.

Ibidem.

Quando opastor Jacob servia por mereces a Raquel, dos olhos lhe fugia o somno: Fugiebatque somnus ab oculis meis. E diz o Texto que 29. verl, 20. sette annos lhe parecia o poucos dias: Videbantur illi pauci dies. Tudo procedia do grande amor, que Jacob tinha a Raquel: Praamoris magnitudine. Desta causa deviamos esperar outro effeito muy diverso. Que as horas pareçao annos a quem ama, em quanto espera, e pertende, sim; por-

se lembre; porque sempre está excitando na memoria especies do que ama, para o naoperder da

D. Thom. 1.p.q.27.a.4

D. Aug. co. fes. lib. 13.

3. q. 17.2. I.

que

que a esperança dilatada afflige: Spes, qua differur, affligit animum. Pois se o amor, e a esperana trazem a Jacob tao afflicto, que até o privao o fomno; como tantos annos lhe parecem pou-, os dias? A reposta nesta difficuldade he tao paente, como natural. Jacob amava extremosamene a Raquel: logo nao podia esquecer-se della. ndo para o exercicio do campo, lá lhe lembraa a sua Raquel, por quem serviz: e absorto na embrança della, passava o dia, como se nao pasara mais de huma hora: e continuando elevado a mesma lembrança, passava os annos, como se assara só poucos dias: Videbantur illi pauci dies, lecolhia-se do seu trabalho no sim da tarde. querendo com o fomno dar descanço ao corpo, ntrava a lembrar-se de Raquel, e lá lhe sugia o omno dos olhos: Fugiebatque somnus ab oculis neis. O Texto attribue ao amor de Jacob o que nmediatamente se deve attribuir á continua lemrança, que elle tinha de Raquel. Mas nao foy ecessario expressar a lembrança; porque bastou ue se expressasse o amor. Não declarou os meos, apontou a causa; porque para se entender ue Jacob sempre trazia na lembrança a Raquel. m que da memoria a perdesse de dia, nem de pite, bastou dizer que Jacob amava muito a Ra-. iel: porque a vontade, e o amor sempre haviao dar excitando na memoria de Jacob as especies e Raquel, com cuja lembrança perdia o somno, passava hum anno, como se passara hum dia: ugiebatque somnus ab oculis meis: Videbantur li pauci dies, præ amoris magnitudine.

23 Levemos nós o pensamento agora a outro melhor

Prov-13, 12.

170 Sermao V.

melhor Jacob, e a outra melhor Raquel. E quan to mais intenso, mais puro, e mais excessivo se ria o amor com que Maria Santissima, melho Raquel, amava a Christo, melhor Jacob! Poisne la, como cessaria a memoria de se lembrar d Christo! Como deixaria o amor desta May d lhe excitar na memoria as especies mais vivas d Filho ausente! A mesma soledade, em que s achava a May, seria o mais force estimulo para s lembrar do Filho; porque sempre na soledade s apura mais a memoria do que se ama ausente Por boca de seu Profeta Oseas, disse Christo qui quando sua May Santissima estivesse nesta soleda de, ahi lhe fallaria ao coração: Ducam eam in solitudinem, & loquar ad cor ejus. Mas le a so ledade de Maria Santissima he a ausencia de Chri sto morto; como lhe pode Christo fallar na sole dade? Como? Fallando-lhe ao coração: Loqua ad cor ejus. Ao coração não fallão as vozes; fal lao as memorias, fallao as lembranças, que sac as vozes internas: e quando morto Christo, se apurava mais a soledade na May de Deos: Ducan eam in solitudinem; erao entao nella as lembranças mais vivas, e a memoria mais apurada. Entaç estava Christo tao vivamente representado na memoria de sua May Santissima, como se lhe estivera fallando vivo: Et loquar ad cor ejus. Entre o coração, e a memoria ha sempre huma reciproca agitação; porque a memoria, sem cessar desperta o coração para se empregar no que ama: e o coração, sem descanço, excita na memoria representaçõens do que ama, para se não el quecer. Por isso ao coração chamou Christo fon-

Ofec 2. 14.

e de lembranças: De corde enim exeunt cogi-Matthe ationes; porque sempre sahe para a memoria o ve temos no coração; mas na foledade ainda com fficacia mais viva: Ducam eam in solitudinem, o loquar ad cor ejus.

24 Façamos agora huma anatomia ao coração a May de Deos. E que acharemos nelle? As Chaas, e os tormentos, que padeceo Christo em seu orpo; porque Maria Santislima em seu coração ecebia esses tormentos, e essas Chagas: Quot la- D. Hier apud ones in corpore Filii, tot vulnera in corde Ma-Pontoli de Christo do

ris, diz S. Jeronymo. Pois como se esqueceria lorato, Sermi afflicta May do que vira padecer ao Filho, se 324

nha no proprio coração as Chagas, e os tormenos do Filho, para do coração lhe estarem connuamente subindo especies á memoria, que lhe ccitassem lembranças de quanto o vio padecer!

inda não difle bem. A razão tão admiravel, coo exquisita, de receber Maria Santissima em seu oração quantos tormentos se executavão em

ariito, he porque o mesmo Christo era o coção de Maria. Por isso diz David que o cora-

ō deixou a esta Senhora em soledade: Cormeum Pial. 29, 132 reliquit me; porque apartando-se della Chris-, que era o coração da Senhora, o seu coração

apartava della. Pois se o que está no coração npre desperta a lembrança; quanto mais exci-

ia sempre a memoria da May de Deos hum ho, que era o mesmo coração dessa Máy!

25 S. Boaventura, com mais profunda ponração, se extendeo a mais; porque disse que o só o coração, mas que a mesma May de Deos la estava convertida nas Chagas, e mais tormen-

Sermao V. 172

D. Bonay. de Stimulo

tos de Christo: Quaro Matrem Dei, & inven spinas, clavos, lanceam, spongiam, & acetum. 1 Amor. c.4. Cruce inquiro Mariam, & invenio sputa, lud bria, flagella, & vulnera, quia tota conver est in ista. S. Bernardino de Sena, com mais de licada especulação, chegou a entender, e alcar car que a Máy de Deos nesta foledade nada d

menf.tom 1. Passion.

si tinha em si; porque toda estava transvertida, o transmutada totalmente em Christo: De se enis D. Bern. Se- in se nihil remanserat : tota transmigraverat i Serm. 31. de dilectum. Desorte que, se nesta soledade buscar mos a Maria Santissima, nem em si mesma a acha remos; porque de si nada havia nella: De enim in se nihil remanserat. O que nella se ach sao os tormentos de Christo; porque nelles el tava a Senhora convertida: Tota conversa est i ista. O que se acha nella he o mesmo Christo porque nelle estava a Senhora transmutada: Tota transmigraverat in dilectum. Fundao-se pia, doutamente estes Padres em que Christo, par fazer a sua May Santissima totalmente partici pante de seus tormentos nesta soledade, a con verteo nos mesmos seus tormentos, e a transver teo em si mesmo. Talvez o tinha dito Jeremia muito d'antes: Longè factus est à me consolator convertens animam meam. Quia tota conversa es in ista. Tota transmigraverat in dilectum. Da qui se vê concludentemente a impossibilidade que na May de Deos havia, para de sua memoria apartar a Christo, e a seus tormentos; pois nes ses tormentos, e em Christo estava a May de Deor

convertida, e transmitada. E se attendermos : propriedade das palavras, com que lamentou Je-

remias

Thren, I.

da Soledade.

173

emias esta dolorosa transmutação de Maria Sanissima, descobriremos no mesmo Texto hum oculto, e raro mysterio, com que ainda mais se onsirme o nosso discurso.

26 Diz o Profeta que esta transmutação se zera na alma da Senhora: Longè factus est à me on solator, convertens animam meam. Havia nelalma; e tambem havia corpo; mas a alma só; nao o corpo, se transmutou em Christo, e nos eus tormentos. E por ventura entre a alma, e a nemoria ha alguma real distinção? Resolve-se em oa Filosofia que nao. A alma he a sua memoria esma: a memoria he a mesma alma, sem distinaô. Logo a memoria de Maria Santissima esta? a convertida, e transmutada em Christo, e nos ustormetos. He assim: Convertens animam meam! uia tota conversa est in ista. Tota transmigraerat in dilectum. Estava a memoria da afflicta lay convertida nos espinhos, nos cravos, Cruz,e nça: nas Chagas, nas dores, lagrimas, suspiros, slicçoens, e mais tormentos, e angustias do Fio: Conversa est in ista. Estava em sim a memoa da dolorofa Mãy transmutada no mesmo Filho: cansmigraverat in dilectum. Nem podia a meoria despir-se deste lastimoso objecto; porque memoria era o mesmo objecto, e a mesma escie. Era especie deste objecto, para sempre o ar vivamente reprefentando: era memoria pasempre se estar lembrando. Deos tudo vê, e do conhece em sua mesma natureza; porque a: natureza he a especie, que tudo lhe represen-E poderá por ventura cessar Deos de conher o que vê? Nao; porque a sua natureza he o

seu

feu mesmo entendimento. Huma mesma cou em Deos he o entendimento, com que tudo ve e conhece, e a especie, que tudo lhe representa E como o entendimento Divino nao póde separar-se da especie representativa de tudo, tambemao póde cessar do conhecimento de tudo. En Maria Santissima a memoria, e o Filho ausent vierao a ser huma mesma cousa. Os tormentos de Filho, e a memoria da May se sizerao nella huma só cousa sem distinção: logo era impossive que a memoria da May cessasse de se lembrar de

Filho, e de seus tormentos. 27 Acabo já de entender, Angustiadissim Senhora, que a vossa afflicção nesta soledade h irremediavel; porque de vossa memoria insepara vel he a lembrança de vosso Filho, de seus tor mentos, e da morte cruelissima, que o vistes pa decer pelos homens. Nem ignoro feria affront de vosso amor, se por hum instante cessára en vós a aprehensao mais viva daquella innocenci Divina tyrannamente punida; porque o amor, o esquecimento sao incompativeis por natureza As especies, que conservais do que vistes no Cal vario, são as que nesta hora com mais sorça vo despertao a memoria de quem não vedes: e is ella nao admitte o remedio mais efficaz da afflic ção em que estais, como poderá a nossa compay xão dar alivio ávossa pena: Quis medebitur tui Com tudo, porque o esquecimento não será del la unico remedio; permitti que entre a exami nar se com outro a poderemos remediar.

# S. V.

Segundo remedio para huma alma, angustiada na soledade, he suspender os iscursos do entendimento. Não ha mayor tyrão para huma alma, que está afflicta, do que he entendimento proprio. Quanto mais agudo padiscorrer; tanto mais aguda se faz a pena papenetrar. Quanto mais apurado para ponder; tanto mais apurado está o sentimento para Higir. E que discursos não formaria nesta soleide, pelo desamparo do Filho, aquelle mais que blime entendimento da May de Deos! Discora sobre as ineffaveis docuras de seu amor, com ie hum Filho Deos lhe deliciava o espirito, em ianto gozou de sua companhia: e a falta dellas nto lhe augmentava a pena, quanto o passado, perdido gozo lhe enchia o espirito de enexpliveis delicias. Lá lhe occorria que com a mordo Filho acabava tambem ella de ser May, Prout cum pois que por tao incomprehensivel maternida- comuni dosubio a mayor exaltação, a que pode ser ele- in Theol. la huma creatura. Ponderava que não via já Marian. Paseus braços aquelle melmo Filho, que o Eter- 11. n. 1579. Padre com infinita gloria, e amor tem em Ludov à Pas braços no Ceo; e ella, para o alimentar a seus Medit. part. tos, tac amorosamente lhe dera o reclinato- 5. medit. 37. , e descanço de seus braços. Em sim, propua-lhe o entendimento que em Christo perdera n Filho, que era o seu Pay, o seu Esposo, o Redemptor, o seu Deos, e todo o seu Bem, ser hum Bem infinito: e daqui precisamente lhe

176 Sermao V.

D. Bernard.

Sen, fup,re-

lhe havia insurgir huma pena, e huma assisção infinita: Ergo & dolor erat infinitus, podemos concluir com S. Bernardino de Sena.

. 29 Mas, solitaria, e muy angustiada Se nhora, esebem conheço, e confesso o indub tavel acerto, com que discorre o vosso enter dimento nesta soledade, e nesta perda em qu reflectis, pela ausencia de hum Filho Deos; a vosto mesmo entendimento busco, para appro var o melhor remedio de vosta afflicção ta grande. Credes com viva Fé, e tendes Espe rança firmissima de que dentro em tres dia resuscitará vivo o Filho, que chorais morto e revestido em gloria vos encherá de alegria convertendo em gozo o vollo pranto, conver tendo em prazer a vossa pena. Pois se o reme dio da vossa perda, se o alivio da vossa afflic ção he tão certo, como indubitavel; quem na dirá que a certeza, e consideração delle sa cilmente faz remediavel a afflicção de vossa fole dade? Suspendey o discurso, que vos afflige porque vos podeis consolar com outro. Ali viay a ponderação da perda, com a certeza d ser brevemente recuperada. Mas em quanto el perais a hora feliz, em que a vossos braços h de tornar o Filho amoroso, que se ausentou de vós, não ferá razão que tanto vos entreguei ao sentimento por sua perda.

30 Na aufencia de Tobias ficarao feus pay tao faudofos, como folitarios; e Anna fua may nas lagrimas, que chorava, e nas queixas, que profería, bem mostrava as angustias de seu coração afflicto em tal foledade. Desejando porém

o pay

da Soledade pay de Tobias aliviar a afflicção da may, lhe izia assim: Noli stere, salvus perveniet silius Tob. 5, 26, ofter, & salvus revertetur ad nos. Reprimi lagrimas, que derramais pela ausencia de nosfilho; porque ainda o vereis restituido á noscompanhia. Foy esta razao poderosa para que nna enxugasse as lagrimas, e se consolasse: Ad enc vocem cessavit mater ejus flere, & tacuit; por- Ibid. 28; se a esperança de ver o filho, bastou para aliar na may a pena de sua ausencia: nem era em que tanto se assigisse por huma soledade, ie se fazia remediavel com o regresso do filho. ardando porém este, e excedendo o dia em ie o esperavao, e o tempo em que elle prometra chegar de volta; então os pays igualmente. ieyos de cuidado, e de saudade, se desfaziao abos em lagrimas, sem que hum pudesse conar a outro: Caperunt ambo flere, eò quòd die Cap. 10, 3} tuto minimè reverteretur filius eorum ad eos. nguem haverá, que nao julgue estas lagrimas r indiscretas; ou por menos acertada a conação, que admittio Anna, quando na mesma edade derramava as primeiras lagrimas: e dou azao. Todas as disposiçõens humanas são congentes; porque não podem prever os acciden-, que estorvao as execuçoens de futuro. Tos, que não chegava no dia promettido, alm impedimento acharia, que o detivesse: e dia sem perigo chegar mais tarde, como cheu. Pois se a mãy, chorando a sua soledade nos meiros dias, se consolava com a esperança de e tornaria a ver o seu filho; como se naô cona pouco depois, dilatando a sua esperança por Part. III.

178 Sermat V.

algum tempo? Ou, se agora nao admitte alivie na sua pena, como tao facilmente se consolav d'antes, sendo entao a causa de sua afflicção mesma? Porque o filho antes de se ausentar havi confignado o tempo do seu regresso para a com panhia dos pays: e o natural amor destes não po dia soffrer mais dilação, tantoque a ausencia ex cedeo o termo, que parecia sufficiente: Cape runt ambo flere, ed qu'd die statuto minime re verteretur filius eorum ad eos. E pelo contra rio: não havia razão, para que antes de se con sumar o tempo, em que se esperava, e podia che gar o filho, deixasse a soledade dos pays de s consolar com a esperança de o verem, como elle lhes promettera: Noli flere, salvus pervenie filius noster, & salvus revertetur ad nos, & ocu li nostri videbunt illum. Ad banc vocem cessavi. mater ejus flere, & tacuit.

Passando já da soledade de Anna, pela au sencia de Tobias, á presente soledade de Maria Santissima, pela ausencia de Christo: bem sabei vós (angustiadissima Senhora) estar prometrido por vosso mesmo Filho, e Redemptor nosso, que a mais de tres dias, e tres noites se não estendera sua ausencia, porque esse tempo designou elle para verificar a sua mortalidade entre os horrores de hum sepulchro: Erit filius hominis incorde terra tribus diebus, & tribus noctibus. Se possivel fora que, além deste espaço, o não vireis resuscitado logo, inconsolavel fora a vossa se estais nos termos da Esperança mais infallivel, que vos assegura o vereis brevemente glo-

riolo,

Matth, 3a.

da Soledade.

ioso, razao será que com a mesma esperança; nxugueis tantas lagrimas, que derramais, e alijeis tanta pena com que vosso coração se afflie: Noli flere, salvus perveneit filius tuus, & culi tui videbunt illum.

Qual foy a perda, que occasionou senti-nento, se deixou a certeza de ser remediada? dual foy a pena, que se não consolasse com a eserança do alivio certo? Lamentavão os antigos atriarcas a ruina de toda a natureza humana em dam; mas a esperança infallivel do Messias suiro, para Redemptor do mundo, consolava seus nternecidos suspiros: Donec veniat qui mittenus est, & ipse erit expectatio gentium: donec Genel.49 eniret desiderium collium æternorum. Quereno Jeremias prevenir consolação para Raquel, horosa na perda de seus innocentes filhos, lhe legurou a restituição delles; porque esta proessa bastaria para lhe diminuir a pena de se ver ela felta dos filhos solitaria: Quiescat vox tua Jerem. 31, ploratu, & oculi tui à lacrymis....reverten- 16.17. ir filii ad terminos suos. A razao bem clara este esticaz lenitivo, em todo o genero de afflicio, he, porque em hum mesmo coração dous fectos contrarios, ou duas paixoens oppostas, repugnantes, naturalmente nao podem ser muy tensas: precisamente hao de pugnar entre si, omo contrarias, e rebatendo-se de parte a par-, hao de perder a actividade propria; porque este combate cada huma diminue a sua intenõ. Isto experimentamos, quando no mayor praer da vida nos sobrevem huma pena grande; orque logo se diminue o gosto, com que esta-

Mii

vamos

180 Sermao V.

vamos tao alegres: e ordinariamente o fobresal to, com que receamos qualquer desgraça, he ba stante para rebater em nos qualquer alegria na oc casiao della. Logo tambem a certeza, com que elperamos hum prazer grande, bastará para no

aliviar de huma grande pena.

33 Se passarmos do coração sos olhos, po deremos ocularmente ver o que se provou con o discurso. Nos primeiros crepusculos da Auro ra se encontrao a noite, e o dia juntamente: noite que acaba, e o dia que vem nascendo. E n concurrencia destes dous contrarios tao oppos tos, vemos reciprocamente atenuadas as força de cada hum. Nem o dia he tao claro, porque ainda se lhe oppõem a noite: nem esta he tao te nebrosa, porque já se she oppõem o dia. Assin no presente caso. A' noite escurissima da soleda de de Maria Santissima, em quanto sepultado est o Sol Divino no inferior emisferio, se ha de se guir infallivelmente o claro dia, com a Resurrei ção do mesmo Sol, que na luz da Fé da Mãy d Deos está arrayando já, como nos braços da Au rora o Sol, que vem nascendo. Pois que razao pó de haver para que a Fé, e Esperança de goza a Christo, Sol resuscitado, não ponhão claro, sereno o escurecido Ceo de Maria Santissima nesta noite de sua soledade? Como nao bastará: certeza do esperado gozo, para de todo aliviar na May de Deos a afflicção presente?

## वंदलक्षा इत्या इत्या वा सामा के ताल हर के दे and the level of the state of t

4 D Arecia-me que na Fé, e Esperança de Maria Santissima estava já descuberto o emedio de sua afflicção; mas a experiencia bem nostra o erro do meu discurso. O certo he, que uando a enfermidade he de amor, ou de cariade, tanto mais se augmenta, quanto a Fé, e a sperança mais se avivao. Está a May de Deos a viva le, e na Esperança firmissima da Resureição de Christo, e ainda assim a vemos inconplavelmente afflicta: logo aquella Fé, e aquella sperança não sao os remedios, que bastem paa lhe diminuir a afflicção de sua soledade. He o e que se admirou S. Bernardo: Numquid non D. Bern. Ser. perabat continuò resurrecturum? Et sideliter, de 12, Stellis iper bæc doluit crucifixum? Et vehementer. uando, os remedios mais infalliveis nao obrao, nal he que a enfermidade se nao conhece: e daui infiro que nao chegao a penetrar a caufa a afflicção da Mãy de Deos, os que a julgão o angultiada, por se achar solitaria na perda, ausencia de seu amado Filho. Porque se esta ra propriamente a caula da afflicção da May, iviada estivera, e quando menos diminuida com Fé, e Esperança da Resurreição do Filho: ois nem as settas do maternal amor, despontaas pelo esperado gozo, haviao de penetrar tao gudamente o coração da angustiada Máy. 35 O que eu neste ponto discorro, he que

M iii

Part, III.

afflicção de Maria Santissima não se originava ropriamente da sua soledade. Com mais acerto

di-

diremos que procedia immediatamente da fo ledade de Christo; porque a soledade, que mai affligia a Máy de Deos, nao era a toledade en que ella estava : era a soledade em que estava Christo. Desorte que não se affligia tanto a Se nhora porque solitaria ficou sem Christo, mor to, e sepultado já; quanto (e muito mais) le affligia, porque só Christo era o morto, e o se pultado, não fendo ella morta, e juntamento com Christo sepultada. E porque esta era toda: origem da afflicção de Maria Santissima, diz S Bernardo que nesta soledade, mais do Filho que da May, suspirando ella, exclamava assim. Solus moreris! Moriatur tecum Genitrix tua Que só morresse o Filho, e que com elle naô morresse de sentimento a May! Que a morte puzesse ao Filho em soledade de May: Solus moreris! E que ficasse a May viva, sem acompanha ao Filho netta sua soledade! Moriatur tecum Genitrix tua: Sendo esta soledade de Christo a mayor afflicçao para sua angustiada May (tambem posta em soledade ) bem se vê quam irremediavel era a afflicção, que Maria Santissima padecia nesta sua soledade; porque esta afflicçad nao se remediava resuscitando Christo para a

> 36. Bem nos deo Christo a entender que a sua soledade no sepulchro soy origem de tanta afflicção para sua Mãy Santissima, igualmente solitaria, quando entre as agonias da Cruz apresentou a seu Eterno Padre aquella tao lastimola

> companhia da May: só se pudéra remediar, se a morte levara a May para a companhia do Filho:

Moriatur tecum Genitrix tua.

queixa:

ueixas: Deus meus, Deus meus, ut quid dereliwisti me! Deos meu, Deos meu (vinha adizer) 46. orque me deixaltes nella soledade! Ouvi a Santo lilario: Suam conqueritur solitudinem. E mais D. Hilare rofundamente,na ponderação do meimo Texto. ccrescentou Euthymio que lamentava Christo a ja soledade, vendo que lhe faltava a companhia de na May Santissima: Neque enim, nisi dolens absen. Eurhym. in Expos.ad ciie Matris, ita clamasset. Porém he sem duvida tatum loc, ue a Christo nao faltou a companhia desta Senho-Matth. a; porque ao pé da Cruz lhe assistia: Stabat juxta rucem Jesu Mater ejus. Só nosepulchro deixou Joan. 19,253 e o acompanhar. Mas se no sepulchro não podia hristo sentir a soledade propria depois de morto; omo se queixa de que o Eterno Padre lhe negasse osepulchro a companhia da May: Ut quid dereli- 46. uisti me? Porque se bem a soledade já nao podia ormentar a Christo, ainda affligia á solitaria May. quella soledade era correlativa entre o Filho, e May. O Filho sem a companhia da May; e a May m fazer companhia ao Filho. A Christo já no fealchro nao podia causar sentimento o faltar lhe companhia da May; nesta porém tao grande era a ena de naô acompanhar a Christo na sepultura, que evendo elle tao inconsolavel afflicção da May, se ieixava ao Eterno Padre, nao por si, mas por ella. or finao; porque sepultado se impossibilitava para... sentimento. Sim pela Mäy, que tanto se affligiria, osendo com o Filho morta, e sepultada com elle: olus moreris! Moriatur tecum Genitrix tua. leus meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me! eque enim; nisi dolens absentia. Matris, ita claasset.

M iiii

37 De

Sermao V. 37 De huma mesma sorte se houve Christo n previsao da Chaga deseu lado, e na previsao de su soledade, faltando-lhe a companhia de sua Santis sima, e angustiada May. Lá pedia ao Eterno Padro que o livrasse da lança cruel, que lhe havia de tral Plal. 21. 21. passar opeito: Erue à framea Deus animam meam Mas se Christo havia de receber a Chaga em seu pei to depois de morto, quando a nao podia sentir; co mo em vida se mostrava della tao receoso, e senti do? Porque depois de morto Christo, a dor daquel la Chaga seria toda para sua Mãy Santissima, a quen a lança havia de traspassar a alma, quando traspas sasse o lado de Christo, como diz S. Bernardo: Po de 12. Stel. stea quam emisit spiritum tuus ille Jesus, ipsiu. plane non attigit animam crudelis lancea, qua .Tr disate ipsius aperuit latus, sed tuam utique animam per transivit. Attendendo pois Christo ao sentimento da May, mais por ella, que por si, rogava ao Eterno Padre o defendesse da lança, cuja violencia, e ferida, depois de morto já nao podia sentir: Erue a framea Deus animam meam. Similhante foy a razao, e o fim, com que se queixava Christo, prevendo a soledade, em que havia de estar no sepulchro A afflicção desta soledade não podia ser para Christo; porque estava morto: toda se dispunha para sua May Santissima, que depois extremosamente seangustiava, nao podendo fazer companhia a Christo, morrendo, e sepultando-se com elle. E quanto mais se affligiria a Senhora, vendo a Christo solitario, sem a sua companhia no sepulchro; tanto mais dava occasiao a Christo, para que, compadecido de sua angustiada May, se queixasse da propria soledade, por ser causa da mayor angustia de sua solitaria May:

da Soledade. Deus meus, Deus meus, ut quid dereliquistime! Neque enim, nisi dolens absentiæ Matris, ita clama set. 38 Daqui se entende a razao dos differentes ffectos, que a Máy de Deos mostrou, vendo contante padecer a Christo, e lamentando-se afflicta, lepois que a morte lhe consumou os tormentos, e he deo fim as penas. Padece Christo na Cruztornentos, e penas tao infopportaveis, como incomrehensiveis a toda aintelligencia humana: e a Seihora com admiravel fortaleza o acompanha, sem ue se lhe ouça huma queixa, nem se lhe veja huma agrima, como bem advertio, e admirou Santo Amrosio: Stantem lego, flentem non lego. Morre final-D. Ambr. ia nente Christo, he seu corpo dado com summa ve-c.23.Luc, eração ao descanço da sepultura; então se destao na Senhora rios de lagrimas, e submergindo-sene o coração em hummar de penas, brotão delle s mais fentidas queixas, e os mais enternecidos fuliros: Idirco ego plorans, & oculus meus deducens Thren, 1,16 quas, quia longe factus est à me consolator. Eporue não antes de espirar Christo, e antes de ser dao seu corpo á sepultura? Porque diantes naõera Christo o que padecia. A Senhora tao igualmencom elle padecia, que a dor de Christo era a mesia dor da Senhora, como já ouvimos a Santa Bri-prà relata ida: Dolor ejus erat dolor meus. A morte porem, aum. 1, a sepultura fora o para Christo só, e na o para a Sehora, que nem morreo com o Filho, nem com le foy sepultada. Eis-ahi pois o de que a Mãy de deos se affligia: de que só Christo morresse, sem ue ella lhe fizesse companhia na morte, e na sepulira: Solus moreris! Em quanto a May de Deos adecia com Christo juntamente, o melmo padecer

3 (-1. A.C.

211.42 1 1.597

0001.000 -11 (L) 27 .. 7 le . 241 . - 11 ¿2 kluli.

31 (1) 101 lhe

lhe servia de remedio ao que estava padecendo porque o acompanhar ao Filho nas penas, era do ce, e amoroso alivio das penas, que padecia a May vendo padecer o Filho. Mas porque morrendo, sepultando-se Christo, com elle nao morria, nen se sepultava a Senhora; sem remedio ficava na af flicção, pois esta consistia em não expirar con

Christo, nem ser com elle sepultada.

39 Concluido pois que esta foy para a May de Deos a mayor angustia na soledade, em que a consi deramos: oh quantas vezes se ouviria suspirar pel morte, como unico remedio de sua afflicção, por ser o unico meyo de fazer companhia ao Filho ne soledade em que se achava no sepulchro: Fili m dulcissime, da mori tecum, & ne derelinquas me Nil mibi dulcius, quam mori tecum: & nil ama rius certe, quam vivere sine te! Oh dulcissimo Filho meu, para que tao angustiada me deixais con vida, quando só a morte me serviria de alivio! Se morrendo vós, expirára eu, me tivéra por ditosa Vós porém morto, eeu com vida! Oh que infoffrivel angustia para tao afflicta May! Estes erao, diz Santo Anselmo, os suspiros, e exclamaçoens de Maria Santissima, na soledade de seu amado Filho. Mas para que buscamos interpretação alheya sobre o que a mesma Senhora com tanta clareza expôs.

40 Entre amorosos colloquios pedia a Christo sua angustiada May que a imprimisse em seu cora-Sponlæ, te. ção, como na impressão de hum signete: Pone me ut signaculum super cor tuum. E arazão de o pedir assim, era, por ser seu amor tao valente como hea morte: Quia fortis est ut mors dilectio. Para intelligencia desta razao, notay no que feza morte,

D. Anfel, five Author libri de Exceli. V.

Cant. 8. 6. Esle autem hanc vocem ment Chaldæus, Arabicus, Rabbini,& multi ex Catho. licis apud Alapide.

da Soledade.

1.8.7

no que desejava a Senhora que fizesse o amor. A porte foy tao poderosa, que a Christo tirou a vida, pôs em huma sepultura: e isso mesmo desejava a afictissima Senhora que nella executasse o amor: Da mori tecum, & ne derelinquas me. Pois para ste fim deseja ser como hum sello impresso no coição de Christo? Sim; para que accommettendo a orte ao coração do Filho, do mesmo golpe com que e tirasse a vida, tambem levasse a da May. Quiz hristo ensinuar-nos quam docemente morria por osso amor, e disse que na morte se lhe derreteria o oração como a cera: Factum est cor meum tan- Ps.21, 151 sam cera liquescens: e desejava a angustiada Senora ler como a impressão do signete nesta cera do ração de Christo, para que o mesmo fogo de nor, que derretesse a cera, dessizesse juntamente sello, e se vissem o amor, e a morte igualados ams na valentia: a morte tirando a vida ao Filho, e o nor tirando a vida á Mãy. Porém se na Mãy de eos o amor era tão forte como prudente: Ordina- Cant. 2. 4 t in me charitatem: he possivel que desatinado ora solicite a morte! Sim: e não soy desatino, cordura; porque morto Christo, só morrendo m elle a afflicta May podia moderar a pena de o expirar juntamente, para o acompanhar na solade do sepulchro: Factum est cor meum tanam cera liquescens. Pone me ut signaculum sur cor tuum, quia fortis est ut mors dilectio. Nil hi dulcius, quam mori tecum.

41 Depois de conhecermos a que certamente causa de tanta angustia, com que Maria Santisa le vê tão afflicta nesta soledade, e sendo jásalo o remedio, que lhe pudéra servir de alivio; en-

tao totalmente delmaya a nossa compaixao; por que vê que he irremediavel por este meyo a pe na de tao angustiada, como solitaria Máy. Quando se impossibilita o remedio, que importa que se co nheca! Sabemos, oh angustiada Senhora, que a so ledade em que no sepulchro está o vosso tao amade Filho, he a origem desse mar de penas, em que slu ctuando le acha o vosso coração; mas se a mort unicamente vos póde aslegurar a tranquilidade n terra da mesma sepultura, quem vos applicará ta remedio: Quis medebitur tui?

### S. VII.

Terceiro, e ultimo remedio para a afflic Cao, he desaffogar o coração angustiado porque opprimido nao chegue a submergir-se d pena. Vistes sangrar-se hum rio, para que a sua en chente não inunde os campos, e affogue as plan tas? Pois nas afflicçõens do animo isso melmo in tenta a providencia da natureza com as suas lagri mas. Como se déra huma sangria no coração, fa que rompao as lagrimas, e saya nestas a amargu ra, em que o coração se opprime. Diz o sagrad Texto que S. Pedro na precedente noite chorár com amargura: Flevit amarè. E como pódem ha Luc. 22. 62, ver lagrimas com amargura? De que fonte nascer ellas, para que possao trazer comsigo amargura Direy. As lagrimas tem virtude de extrahir, e tra zer em sia qualidade, que achao no coração; e co mo o coração de S. Pedro estava chevo de amargu ras pela contrição de sua culpa, sahiao delle as la grimas, trazendo em si a amargura do coração

da Soledade. Flevit amare. As agoas, que, á imitação das lagrinas, artificiosamente se distillarao das flores, exrahem dellas as qualidades, que comfigo trazem. l'ambem as lagrimas trazem em si as qualidades, que xtrahirao do coração, de que forão distilladas. Se coração está afflicto, sahem as lagrimas com amarura: Flevit amare; porque trazem em si a amarura, que havia no coração: mas por islo mesmo ca o coração aliviado; porque se lhe extrahio a margura, que o affligia. Disse-o nao menos que S. Gregorio Nazianzeno: O felices lacryma, qua ani- Naz. Orat.

um dolentem levant!

43 Bem sey que na o podia o as lagrimas de Maa Santissima restituir-lhe o Filho, nem levá-la paa a companhia delle; mas podiao diminuir-lhe a ena; porque sempre levariao em si parte da anguia, em que seu coração se affligia. Lemos na Sarada Historia que na ausencia de Tobias chorava inna sua may com lagrimas irremediaveis: Flebat Tob. 10. 10 situr mater ejus irremediabilibus lacrymis. Não uscava Annaremedio parasuas lagrimas; buscava emedio para sua pena: desta se devia cuidar, se era, u naô era remediavel ; pois como naô da pena, mas. as lagrimas, sediz que era o irremediaveis: Irreediabilibus lachrymis? Porque só as lagrimas poiao ser irremediaveis: mas a pena, havendo lagrias, era infallivelmente remediavel. As lagrimas rao irremediaveis; porque, como se derramavao or Tobias, que se suppunha morto, nao havia renedio para as reprimir, assim como nao haveria pale restituir a vida a Tobias. Mas a pena, que origiava essas lagrimas, não podia ficar sem remedio; orque com tantas lagrimas derramadas, infallivel-

mente

Sermao V. 190 mente se diminuia : O felices lacryma, que an mum dolentem levant! 44 Oh angustiadissima Senhora, oh Máy affl Clissima: se as lagrimas irremediaveis aliviao o co ração de quem chora, já temos o remedio certo p ra a vossa pena. Sejaõ nesta hora mais vivas as len branças do vosso Filho: renasça em vossa memor aquella pena, que o affligia, ainda mais que os to mentos proprios, attendendo ao desamparo em qu ficaveis por sua ausencia. Apure se agora, mais qu d'antes, aquelle maternal affecto, que vos enche igualmente de ternura, e de compaixão, quando a pé da Cruz o visteis agonizando exhalar o espirito E na ponderação destes tão ternos, e lastimolos a fectos, estallando o vosso coração, se desfaça em la grimas; que por meyo dellas recebereis em canta a flicção alivio. Duas fontes de lagrimas sejão os vo sos olhos: e derramay-as em tanta copia, que che gue a diminuir-se a grossa enchente desse rapido, caudaloso rio de amarguras, em cujas agoas vosso coração se affoga. Mas oh afflicção de nenhuma forte reme diavel! Sangrar sehumrio, bempode ser; porqu fe lhe podem diminuir as agoas: langrar-se o mar, h impossível; porque a copia de suas agoas não le pód diminuir. Nem será menor impossivel, que a afflic ção de Maria Santissima com lagrimas se diminua porque a sua afflicção não he rio, he mar: Vela mare afflictio tua. O mar esta continuamente di tribuindo immensa copia de suas agoas, em grande e caudalosos rios, que delle perennemente correm mas tantas agoas, que sahem do oceano, não lhe di minuem sua profundidade; porque para o mar vol

da Soledade. añ as mesmas agoas, que em rios sahirañ delle: Om- Eccle. 1,77 ia flumina intrant in mare. Assim as lagrimas de Maria Santissima. Sahiao do coração aos olhos, coriao até as faces, e dahi nao passavão: Lacrymæejus n maxillis ejus; porque o mar de afflicção, em que Senhora estava fluctuando, chamava, e recolhia a outra vez as lagrimas, que derramava: Pettus Arnold, Serl naternum immanitate doloris arctatur, suspirat ntrinsecus, & erumpentes revocat lacrymas, disse rnoldo Carnotense. Assim como no mar ha fluxo, refluxo das agoas, assim o mar desta afflicção de laria angustiadissima teve fluxo, e tambem resluo nas lagrimas que chorava; porque o mar de suas narguras despedia de si rios de lagrimas, e as reconia outra vezem si: Erumpentes revocat lacrymas: or isso com tantas lagrimas se nao diminuia a nargura daquelle coração afflicto.

46 Cheyo de amarguras na Cruz chorou Chrio, e derramou muitas lagrimas, como escreve S. aulo: Cum clamore valido, & lacrymis; mas nao ve em sua afflicção alivio; porque lhe faltou na ruz toda a confolação. Sobre o que, reparo, e perinto. As lagrimas, que chorou Christo, não lhe levao comfigo as amarguras do coração? Precifaente. Pois como dessa amargura na o fentio alivio? orque essas lagrimas, que lhe sahiao do coração eyas de amargura, para o mesmo coração tornaõ. Notay. Morto Christo, com mysteriosa tyrana lhe abrem o peito, traspassando-lhe tambem o ração; e promptamente sahirão delle sangue, e 0a: Unus militum lance à latus ejus aperuit, & Joan. 19.34 ntinuò exivit sanguis, & aqua. Agoa em hum

ração humano, algumas horas depois de morto?

Sermao V. Sangue em hum corpo desanimado, e depois de lhe esgotarem as veyas? Que agoa seria aquella, que sangue seria este? A agudeza profundissima d Zerda descobrio serem lagrimas, que chorou o co Zerd, tom: ração traspassado: Ploravit cor. Lagrimas não de B. V. imitadoras da agoa, mas tambem do fangue, choro Christo em sua Payxão, e havendo de chorar tan bem o coração de Christo, como parte a mais del cada, de agoa, e de sangue derramou lagrimas: Ex vit sanguis, & aqua. Ploravit cor. Bem. Derra ma Christo tantas lagrimas crucificado, eainda e tas, depois de morto, se lhe achao no coração? Po eis-ahi a razão, porque o não aliviarão as lagrima que derramou na Cruz. No Horto, onde Christ derramou lagrimas de sangue, chorando por todo os poros de seu corpo (como diz S. Bernardo) re cebeo alivio: Ut consolaretur eum. Na Cruz, on D. Bern. citatus supra de o coração lhe chorava sangue, não experimento n. 16, alivio; porque no Horto as lagrimas de langue la Luc. 22. 43. hiao, e não tornavão a recolher-se no coração d Christo. Buscavão a terra, e nella se recolhião: Gui Lue. ibid. tæ sanguinis decurrentis in terram. Na Cruzpo W. 44. rém, sahindo de Christo as lagrimas, tornavão se cretamente a recolher-se-lhe no coração, onde lhe acharão depois da morte: Exivit sanguis, aqua. Ploravit cor. Tambem as lagrimas da Ma de Deos tão anguitiada, aindaque em si levassem: amarguras do coração, com essas amarguras se re colhião outra vez ao mesmo coração: Erumpento revocat lacrymas: por islo com tantas lagrimas quechorou, nao podia remediar a angustia profui dissima, em que se afflige. S. VII

### S. VIII.

E Xaminada já a inefficacia dos remedios mais singulares da afflicção, me parece bem odemos concluir, que em sua soledade padeceo May de Deos huma afflicção sem remedio. Porie se a sua afflicção foy hum mar tão grande, que e submergio a memoria, para naô admittir esiecimento; e lhe absorbeo não menos o entenmento, para a affligir com o discurso; se com os de copioías lagrimas não houve diminuição mar de suas amarguras; quem excogitará remeo, que possa aliviar tanta asslicção: Magna est im velut mare contritio tua, quis medebitur tui? qui só tinha lugar a nossa pena; para que compacendo-se de tanta afflicção, acompanhasse diamente a angustiada Senhora em sua soledade, e m este obsequio supprisse o que não póde remear. Mas sinto arrebatar-se-me o entendimento ra confulao propria, pelo que em mim vejo, e em vós tambem.

Que vemos, e que experimentamos em s, senao huns coraçõens tão seccos, e huns olhos enxutos! Huns entendimentos sem apreço daelle Deos, que tantas vezes perdemos, tantas des deixamos, e desprezamos! Humas memos tão esquecidas de seu amor, de seus benesis, dos tormentos, e da morte, que padeceo nos! Maria Santissima, aindaque solitaria, semconservou a companhia de Christo. Tinha o seu coração, por amoroso affecto, e em sua para por divina graça; e ainda assim se affligia tanPart. III.

194 Sermao V.

to com a sua ausencia, que era asua afflicça o hu mar. Com as nossas culpas perdemos nos a Chisto, até de nossas almas, e de nossos coraçoen e nem por isso se afflige a nossa obstinação. Que desgraça! Esta he a unica desgraça digna o nossa afflicção, e de nossas lagrimas. A desgrada nossa obstinação tem o seu remedio nas nossa lagrimas, se a soubermos chorar: e eu, por mey não imaginado, pertendo ver se nas lagrimas o Máy de Deos posso descobrir para a sua a afsli

çaô hum exquisito remedio.

As lagrimas de Maria Santissima (com dissemos) nao aliviavao a sua amargura; porqu com a mesma se lhe recolhiao no coração: po ferá talvez para a vossa afflicção unico remed [ oh Mãy angustiadissima ) se chorando enxuga res as vossas lagrimas, antes que fação o seu re fluxo para o coração. Para tudo ferá muy util que neste quadro vos offereço. Tendes huma pir tura, que será incentivo para vossas lagrimas: tendes hum Sudario para as recolheres, ante que retrocedao para o coração. Revelastes vos que lembrando-vos dos pés, e das mãos do vos Filho traspassadas com duros cravos; já nao po dieis reprimir as lagrimas: Quando consideraban clavos, manus, & pedes, tunc oculi mei lacrymi replebantur. Pois desfação-se agora os vostos olho em lagrimas, repetindo a mesma lembrança con esta dolorosa vista.

oh quanto ha de entristecer a vista de hum Filhe tao innocente, e tao impiamente justiçado! Eisaqui, oh May angustiada, os pés, e as mãos de

16

D. Brig. Revel, I.

€, 10,

vollo

da Soledad. sfo delicioso, e amado Filho: nao já cravadas r nosso amor na Cruz; mas ainda com as Chas, que a deshumana fereza lhes abrio com tao olentos cravos. Este lado aberto ainda vos traz nemoria aquella espada, ou aquella dor, com e vossa alma soy traspassada. Estes sao os rios ncipaes, em que se desfaz este mar de sangue, ra que o mar de vossa afflicção se desfaça em s de lagrimas. Estas ainda se provocao mais; rque não ha olhos, que sem lagrimas possão ver mudecida esta boca, pela qual fallava a Saberia do Eterno Padre. Estas lagrimas, ou estes veiros de sangue, com que no Ceo deste rosto nos ecclipsados dous soes; estas settenta e duas: tes de sangue, que a violencia de outros tanespinhos abrio nesta sacrosanta cabeça, forte mulo são para as vossas lagrimas. Finalmente o este aspecto, assim como he para o vosso or o incentivo mayor da pena, assim he para a la angustia o motivo mais esficaz de inundanlagrimas.

The fe para estas tambem vos podem excitar ossas; para quando, Catholicos, hao de ser ossas lagrimas, senao para esta hora, em que em servir de consolação á May, e de tributo silho? Se as nossas culpas custarão a Christo eço de tanto sangue; como nos não custão a tantas culpas huma só lagrima! Como não respondemos, quando menos com lagrimas, ito sangue! Não vos pareça, que este só (ainte infinito) soy o preço de nossa Redempção. da por estoutra parte se vê mais sangue, nosso amor derramado; porque a tyrannia

N ii da

Sermao V. 196 das nossas culpas, e o amor do nosso Redempto empenhando se (por diversos modos) no estr go desta Humanidade Santissima, abrirao to este corpo em chagas, para se derramar por las, e se offerecer por nós tanto sangue. Oh I vina face affrontada! Oh formosura Divina feada! Voltay para nós Sol Divino, sepultados mar de tanto langue. Oh Redemptor amoros Quem me dera, na meditação do que por m padecestes, derramar tantas lagrimas, que co ellas lavara este sangue, com o qual se lavár as minhas culpas. Por vossa misericordia (S nhor, e Deos meu) excitay em nós a contriça para as lagrimas, e ide a receber neste Sudario de vosta angustiada, e solitaria May, antesqu se lhe recolhao no coração. Remediareis assim se tao grande afflicção; que he justo não fique se remedio: e dispendereis com nosco vossa mis ricordia. &c. SERMAN



## SERMAŌ VI. ROSARIO.

NA CATHEDRAL DO RIODE JANEIRO:
Anno de 1739.

Extollens vocem quadam mulier de turba dixitilli: Beatus venter, qui te portavit. Luc. 11.

S. I.



OUVORES de Christo, e de sua May Santissima he o que ouvimos no Evangelho presente: elogios do Rosario da May de Deos he o que esperais ouvir-me; ou porque do Rosario

pe a festa, ou por ser o Rosario o modo mais expellente de louvar a Christo, e a sua May Santistima, meditando nos mysterios de que consta, e que contém. Se lerais, ou vos pudera eu repetir Part. III. Niii toLuc. 11. 2.

198 Sermao VI.

todo o capitulo, em que S. Lucas deo para a lemnidade presente hum Evangelho tao breve tao ajustado, já nelle viramos instituido o Ro rio da Senhora; mas porque do Evangelho ha sahir a materia para os elogíos do Rosario, nao poderá omittir deste capitulo a noticia, que

for precisa.

2. O Rosario consta de duas oraçõens adm veis: o Padre Nosso he huma, a Ave Maria he tra. Principia pela do Padre Noslo; e S. Lu principiou o presente capitulo do seu Evangel dizendo que Christo para ensinar aos seus I cipulos o mais perfeito modo de orar, comp e lhes repetio a oração do Padre Noslo: Ait lis; cum oratis dicite: Pater, sanctificetur men tuum, adveniat regnum tuum, &c. Passar á oração da Ave Maria; o que se contém n sao louvores da Senhora, por haver conceb o Filho de Deos em seu ventre: e isso he oq como diz o Evangelho, proferio Marcella, pa cendo confundir-se mysteriosamente, nos t mos com que o fazia. Vio os prodigios de Chris e querendo louvá-lo, entrou a louvar juntame a May, que o concebeo em seu ventre: Bea venter, qui te portavit. Em huma só oração un e alternou louvores da May, e do Filho, ambos comprehendeo em hum elogio, como Ave Maria fazemos nós quando dizemos: Gra plena, Dominus tecum, benedicta tu in mulie bus, & benedictus fructus ventris tui.

yez o Rosario neste Evangelho. Christo em h coro, Marcella em outro. Principiou Christo c

do Rosario. Padre Nosso: Pater, sanctificetur nomen tuum, dveniat regnum tuum, &c. Respondeo, ou conespondeo Marcella com o que se contém na lve Maria; porque se não disse: Dominus tecum enedicta tu in mulieribus, & benedictus frutus ventris tui; disse, que vale o mesmo: Beaus venter, qui te portavit. Isto talvez nos insiuou o nosso Evangelista, notando que a mulher Cvangelica para a sua oração levantára a voz, té chegar com ella aos ouvidos do Filho de Deos, para delle ser percebida no meyo daquella tura: Extollens vocem quadam mulier de turba; orque o Rosario (segundo Henrique Velonene) pela parte vocal se define, voz do homem pa- Velonens, a Deos: Est Rosarium vox hominis ad Deum, Aur cor r. 1 voz do Rosario por sua natureza he tao alta, p. Dom. 3. Advent. ue penetra os Ceos, e chega a Deos: Sua natua est in sublime, id est, in Calum ferri, & nos- Idem.ibid. ra ibi vox apud Deum esse. Christo com a sua oz, na oração do Padre Noslo, penetrou os Ceos, chegou até os ouvidos do Eterno Padre: Pa- Marth. 5, 9. er noster, qui es in Calis, diz o Texto de S. Mattheus. Marcella levantou a voz na saudação, louvor de Maria Santissima, e chegou até os uvidos do Filho de Deos: Extollens vocem diit illi: Beatus venter, qui te portavit. Como Christo, e Marcella davão principio á devoção o Rosario, não podião proserî-lo, ou rezá lo, em voz muy alta, e muy levantada: Extollens ocem.

4 Temos o Evangelho ajustado á festa, e paece que já agora não ha para o assumpto difficullade: mas eu ainda encontro a que todos os Prégadore s N iiii

Sermaö VI.

gadores experimentao ao descobrir o assump nesta solemnidade. E o que mais me embara he, nao entender ainda o que neste dia sole nizamos. Todos direis que o Rosario, con Santo, ou Santissimo, que com esta reverencia nomêa a Igreja. E se recorrermos ao Breviari ao Missal, e aos decretos expedidos para o Os cio, e Missa deste dia, acharemos que dizeis bei Mas se o Rosario consta de humas oraçõens, q nós rezamos, diremos por ventura, que sole nizamos as noslas mesmas oraçõens? Que re mais santa, ou mais agradavel a Deos, que a Officio Divino, celebrado em tantos coros na te ra! O Papa Urbano VIII. em huma fua Bulla d que a reza do Officio Divino he filha daquel canto admiravel, com que Deos he no Ceolouv do pelos Anjos. De lá nos veyo este canto, pa que a Igreja Militante fizesse consonancia com Triunfante. A reza porém do Rosario nao pri cipiou no Ceo, cá se inventou na terra, e teve

sua mais antiga origem no Evangelho presente,c mo ouvistes. Bem he verdade que a May de Dec dignando-se de apparecer ao Patriarca S. Domi gos, lhe deo o Rosario para o publicar pelo mu do, com a distribuição dos mysterios, que se m

to antes a estendeo por Inglaterra o meu Vener

vel Beda pelos annos de 700. E primeiro que to

Vid. Pined. libs 20. Monarch, c.z. Arnol. Wion lib. 5. lig.vit.c, 104

Uzbani in

Bul, Divinā

Pialmodiā,

Bed. apud Carthag. tom. 3. Hom. de Roi.

ditao nelle; mas he sem duvida que, muito ant disso, já no mundo se rezava o Rosario em hor ra de Maria Santissima, nomeado entaô Pialter. Mariano. Ainda nao era nascido S. Domingo quando Pedro Eremita, Monge Cisterciense, in troduzio esta devoção pelos annos de 1093. Mu do Rosario.

empe

dos rezou, e instituio o Rosario, ou Psalterio Mariano, por inspiração Divina, meu Patriarca S. Apoc. c. 8. Bento, pelos annos de 538., como, com Erhardo, e outros, affirma o Beato Alano da Religiaô Dominicana, e singular devoto do Rosario. Pois se para o canto celebre do Officio Divino, que principiou no Ceo entre os coros dos Anjos, não ha huma solemnidade na Igreja; como se instituiria a presente, para se festejar o Rosario, que entre os homens teve o seu principio na terra, postoque por inspiração celeste?

Ora eu entendo que nós não festejamos com titulo do Rosario as oraçõens, que rezamos: e me parece que debaixo deste titulo celebramos hum especial mysterio da May de Deos, que a Militante Igreja não folemnizou atégora com particular Officio, nem ha fundamento para esperarmos que o faça. E que mysterio será esse? He o ultimo do Rosario, no qual meditamos que a Santissima Trindade coroou no Ceo a Maria Santissima por Imperatriz do Universo, como Rainha, que he dos Anjos; como Senhora, que he de todas as creaturas; por ser Filha de Deos Padre, e May de Deos Filho, e Esposa do Espirito Santo.

Tereis notado que a Igreja solemniza todos os mysterios da Mãy de Deos, não deixando passar algum sem culto particular, ou universal. Festeja lhe a Conceição immaculada, o Nascimento, a Apresentação no Templo, os Desposorios com S. Jozé, a Incarnação, ou Conceição do Filho, a Visitação, e tambem o Parto; nao em seu proprio dia, porque nesse toda se

n. 7. Erhard, in vita D. Bened. lib. r.

empenha em festejar o Nascimento de Christo mas no oitavo dia divide o Officio, e Missa en tre o Filho, e a Máy; porque igualmente festej a Circuncisao do Filho, e o Parto da May, co mo se adverte no Kalendario Mariano. Festeja lhe a Purificação, o Desterro, as Angustias, o Prazeres, e o transito desta para a eterna vida, o Assumpção da terra para o Ceo. E como lhe na festeja a Coroação na Gloria? Porque como est acto da Coroação foy celebrado no Ceo, e não n terra, he mysterio que pertence ás festas da Igre ja Triunfante, e nao ás da Igreja Militante.

VideTorrecil. in Propugna: Fid. tract. 4.

7 Carlos II. Rey Catholico no anno de 1694 supplicou á Sé Apostolica faculdade para que nos seus Reynos se festejasse com solemne Osficio e Missa, o Padre Eterno, pela incomprehensive fecundidade com que gera eternamente hum so Filho, distincto delle em Pessoa, sendo em natureza indistincto. Representava o Pio Monarca que pois fazia a Igreja huma solemnidade ao Elpirito Santo, e muitas ao Filho, seria justo se consagrasse tambem alguma, ao Padre, em quanto Pay, em memoria da eterna geração do Verbo. Nao foy a supplica despachada como nella se pertendia: mas com razao muy justa, e muy prudente; porque o acto da geração do Divino Ver bo naô he mysterio celebrado na Igreja Militante na terra: he mysterio celebrado na Celestial, e Triunfante Igreja, onde os Bemaventurados eltao vendo ao Padre gerar o Filho. Lá pois na Igreja Triunfante se sesteje esse mysterio: nao na Militante Igreja. Tambem assim o mysterio da Coroação da Senhora. He função, que se fez no Ceo

do Refario.

Ceo, e nao na terra: lá se festeje pela Triunfante Igreja, nao cá pela Militante, que lhe nao per-

tence.

Mas o que não celebramos com o titulo de Coroação da Máy de Deos, celebramos com titulo do seu Rosario; porque o Rosario he Coroa para Maria Santissima, e o rezar-lhe o Rosario na terra, he coroá-la no Ceo. Para que o Prout refepossamos assim dizer, bastavao tantos exemplos, runt marcarecebidos por verdadeiros, de ter Maria Santis-tius opusc. sina apparecido a seus devotos coroada de ro-celebr.B.M. sas, em que se convertem as Ave Marias do seu V. Carthag. Rosario; mas a tao milagrosa evidencia ajuntare- pes in test. mos razao, e authoridade. Não reparais que o Ro-Rosar. Brad. sario consta de tres partes, ou Terços? E com p. 1. Ros. 3. que mysterio se faz esta divisao no Rosario? Se a fol. 5, Coroa he hum circulo sem principio, nem sim; como se divide em tres partes o Rosario, que he Coroa da May de Deos? Porque á soberana dignidade de Imperatriz do Universo erao devidas tres Coroas, e com tres Coroas foy coroada no Ceo. O Eterno Padre a coroou como Filha: o Filho a coroou como May: o Espirito Santo a coroou como Esposa. E porque a Igreja na festividade do Rosario tacitamente celebra a Coroação da Senhora, dividio o Rosario em tres Terços, para a coroar tambem com tres Coroas, quando lhe celebra a Coroação no Ceo. Authorize-nos esta razao Marcellino Pizense nas suas doutissimas Homilias: Triplici corona Virginem hanc excel- Pise tom. 1. sam in Rosarii institutione Ecclesia insignivit, Hom.deRo: etenim Rosarium tribus constat coronis. Não podia o Author dizer com mais propriedade para o noflo

D. Ambr.de

instit. Virg.

C. 16.1

204. Sermao VI.

nosso intento; e com a mesma continua ainda: Typicè insinuamus bis tribus coronis, Mariam esse Filiam, Sponsam, & Matrem Regis; siqui dem est Filia Dei Patris, Mater Dei Filii

Sponsa Spiritus Sancti.

Agora se percebe o mysterio, com que Marcella cantando figurativamente o Rosario da Mãy de Deos, ao seu ventre dirigia os louvores que lhe dava: Beatus venter, qui te portavit, Bemaventurado he o ventre [ quiz dizer Marcella] que coroou a Christo, quando o concebeo, e gerou: Beatus Maria uterus, qui tantum Dominum coronavit, quando formavit, coronavit eum quando generavit. Assim expôs Santo Ambrosio. Se Maria Santissima em seu ventre coroou a Deos cá na terra, de justiça havia Deos coroar a Maria Santissima lá no Ceo. Esta Coroa antevia Marcella: por isso elogiou ao ventre da Senhora, nao fanto, nem feliz, mas sim Bemaventurado: Beatus venter; pela Coroa da Bemaventurança, que a esperava na Gloria. E que sez Marcella antevendo a Maria Santissima coroada no Ceo? Para lhe celebrar, e applaudir a Coroação, levantou a voz a Deos, dando principio ao Rosario: Extollens vocem: Est Rosarium vox hominis ad Deum. Offertou-lhe a Coroa do Rosario, em ap. plauso de sua Coroação no Ceo. Tambem a Igreja Militante, de quem Marcella era symbolo, como diz S. Beda Veneravel, tacitamente applaude a Coroação da Senhora, coroando-a com o Rosario nesta solemnidade: Triplici corona Virginem hanc excelsam, in Rosarii institutione, Ecclesia insignivit. No meyo destes applausos, bem vejo

do Rosario.

205 -

vejo a differença, que ha entre a Coroa da Gloria, que a May de Deos tem no Ceo, e a Coroa do Rosario, com que he por nós coroada; mas ainda issim hey de mostrar quanto a Coroa do Rosaio he bem acceita desta Soberana Rainha do Universo.

#### S. II.

Arde cheguey á estrada, por onde com mais facilidade caminharey agora; mas pem labeis, que quem vay abrindo novo caminho nao se adianta muito. Coroou a Santissima Trinlade a Maria Santissima com tres Coroas; e nós, m memoria dellas, a coroamos também com tres Coroas, que sao as tres partes do seu Rosario. Nos cinco Mysterios Gozosos she offertamos a prineira Coroa: nos cinco Mysterios Dolorosos she offertamos a segunda Coroa: nos cinco Mysteios Gloriosos lhe tributamos a terceira, e ultina Coroa. Huma, e outra Coroação compreheneo Marcella nas palavras do nosso thema. Leantando a voz a Deos, para louvar a Maria Sanissima, decifrou o Rosario, com que he coroala pelos seus devotos: Extollens vocem: Est Roarium vox hominis ad Deum. E naquelle termo Beatus, bem denotou a Coroa, que a Mãy de Deos em na Gloria. E quando chegou a imaginar alquem, que possamos nos tecer Coroas cá na tera, que sejao de estimação para aquella Imperariz Soberana, que no Ceo he coroada pela Sanissima Trindade! Aqui se vê como em Deos a Propria soberania naô he mayor que a bondade.

Elle

206 -Sermao VI. Elle approva, celle quer que sua May Santissima estime ser por nós coroada naterra com o Rosario quando no Ceo pela Santissima Trindade he co roada gloriosamente. A mesma Senhora com muita estimação, e agrado recebe de nós a Coroa do Rosario: Rosacea corona, è salutationibus an-Carthag. gelicis contextà, frequenter coronari vehemen Hom. de ter gaudet Deipara Virgo, diz o Carthagena: e Rolar, outros não menos doutos accrescentão, que supposto he Maria Santissima, com tanta gloria para si, coroada no Ceo pela Santissima Trindade, soy vista muitas vezes descer á terra, para nella ser coroada pelos seus devotos com as Coroas do Rosario: Cum Cælum per mortem fuerat ingressa, Lopesinfe- coronata fuit, sed ad terram rursum venire visa sto Rolar. est, ut orationibus Rosarii, quibus maxime dele-Brandan, in . Falcic p. 1. Hatur, coronetur, & doceat quantum eas magni Ros. 3.fol. 5. faciat. Este sem duvida he o mysterio daquelle II celebre enigma das tres Coroas nos Canticos de Salomao, muy difficultoso deseentender, do que entre os Egypcios foy outro enigma da mulher coroada com tres coroas: Veni de Libano Sponsa mea, veni de Libano, veni coronaberis, de capite Amaná, de vertice Sanir, & Hermon. Vinde do Libano, Esposa minha, vinde do Libano, vinde: sereis coroada. Com estas vozes chamava a Santissima Trindade a Maria Santissima do Libano para o Ceo, a fe coroar nelle. E porque com tres Coroas havia ser coroada, tres vezes a chamava para a coroar. O Padre a chamava, para a coroar como Filha: Veni coronaberis. O Filho a chamava, para a coroar como May: Veni coronaberis.

do Rofario. ronaberis. O Espirito Santo a chamava para a coroar como Esposa: Veni coronaberis. Mas noto em que promettendo-se-lhe tres Coroas, humase navia tecer no monte Amaná; outra se havia sormar no monte Sanir; e outra se havia compor no nonte Hermon: De capite Amaná, de vertice Sanir, & Hermon. Quem se nao ha de admirar. le que subindo a Máy de Deos do Libano ao Ceo, para ser nelle coroada, the prometteo Coroas cá la terra? Estes tres montes, e tambem o Libano, icao todos na Palestina fazendo frente ás quaro Partes do mundo. E se Maria Santissima haia ser dos tres montes coroada, nao era esculalo subir ao Ceo, e sahir do Libano? Parece que m. Pois se a Santissima Trindade bradava pela Máy de Deos, para a coroar com tres Coroas na Gloria, como lhe offerece tres Coroas destes tres nontes da Palestina: Veni coronaberis de capite Amana, de vertice Sanir, & Hermon?

12 E como dizia eu hem, que neste Texto de alomao tinhamos o difficultoso enigma da tres Coroas! Temos expressamente o Rosario nas tres Coroas destes tres montes. Hortolano, e Alapi- Hortol, A. e observarao, que o monte Hermon está para o hunc loca, riente da Palestina, o Amaná para o Occidente, insesu ada-Sanir para o Meyo dia: e nestas tres regioens quato de diz Henrique Velonense) esta o representadas as cles, es partes do Rosario: Tres regiones facimus in Rosario, id est, tria illa minora Rosaria: quoum in primo intelligimus Ortum, in altero Ocasum, in tertio Meridiem. O primeiro Terço Henriq Vei rozolo he symbolizado no Oriente; porque nel- coro. Sermi

meditamos sobre o Nascimento de Christo, e in Dom,

mais Mysterios de sua infancia: Primum igitu est in Ortu, id est, in Gaudioso, ubi tunc muna oritur, cum nascitur. O segundo Terço, que h o Doloroso, se representa no Occidente; porqu nelle consideramos nos Mysterios da Paixao, Morte de Christo: Ad Occasum, id est, ad Doll rosum, ubi occidit cum in Cruce moritur. O te ceiro, e ultimo Terço, que he o Gloriolo, ell significado no Meyo dia; porque nelle conten plamos em Christo resuscitado Sol, subindo a mais alto do Ceo Empyreo, como Sol no mey dia: Meridiem vero, id eft, Cæli patriam, in telligimus in Gloriofo; ... quòd sicut Sol altissim ascendit in Meridie; ita Jesus in glorioso Rosa rio, in Ascensionis in Calum mysterio. Teciar se aquellas tres Coroas de mysticas flores, colh das naquelles tres montes. As do monte Hermor que olha para o Oriente; sao as rosas em que s convertem as Ave Marias dos Mysterios Gozoso As do monte Amaná, que fica para o Occidente sao as rosas em que se convertem as Ave Maria dos Mysterios Dolorosos. As do monte Sanir, i tuado para o Meyo dia, são as rosas em que se cor vertem as Ave Marias dos Mysterios Glorioso Em fim, sao estas tres Coroas os tres Mysteriose Terços do Rolario. Eis-ahi pois, o porque a Sar tissima Trindade, além de coroar a May de Dec com tres Coroas na Gloria, lhe promettia ser no vamente coroada com outras tantas Coroas, qu lhe haviao subir cá da terra: insinuando assim, qu a Imperatriz do Universo, postoque coroada pe la Santissima Trindade com très Coroas, estima ria ser por nós coroada com o Rosario: Veni co ronaberi

do Rosario. onaberis de capite Amana, de vertice Sanir, & dermon. Rosacea corona è salutationibus conextâ frequenter coronari, vehementer gaudet Deipara Virgo. Torn. Se it was a restrict to the second

S. III. 1 12 17 2, 1. 2 1813 1913

O Uiz a Santissima Trindade seguir a pro-pensao de Maria Santissima. Vio o muito que ella estima a Coroa do seu Rosao, por isso quando a convida para a coroar no eo, as Coroas que lhe offerece são as do Rosario. orém aqui temos huma grande duvida, porque nos propõem hum reparo grave. O Padre coou a esta sua Filha com a Coroa do Poder, dano-lhe pleno dominio sobre todas as creaturas. O lho coroou a sua May com a Coroa da Sabedo-1, querendo que excedesse aos Cherubins na inlligencia de todo o creado, e na penetração dos. lysterios Divinos. O Espirito Santo coroou a sua, sposa com a Coroa do Amor Divino, fazendo a perior a todos os Serafins no amor de Deos, n que eternamente se abraza. E na posse destas oroas tao preciolas, ainda póde a May de Deos limar a Coroa do Rosario? Sim, e muito. Não y se ainda em mais do que estima aquellas tres. oroas do Poder, da Sabedoria, e do Amor. E a zao he; porque no Rosario a Coroa de Maria ntissima he nao menos que o mesmo Christo: rona capitis ejus Chnistus est, dir Santo Ama. D. Amad. co. A Coroa do Eterno Padre he o Filho: e esse. Hom. 6. de Laud. B. V. esmo Filho he a Coroa mais preciosa de Maria a May Santissima. Para o Eterno Padre, e para Part. III, a Māv

a May de Deos ha no Ceo huma só Coroa; poque de ambos he hum só o Filho, e com este coroa o Pay, e se coroa a May. Foy estimave muy applaudido conceito de S. Bernardino Sena: Coronatur Cælestis Pater, coronatur que Virgo, que Mater est: idem Filius, qui rona est Patris, est etiam corona Virginita

D Bern. a. Sena: C pud Nova-que Vir rin.in Umbra Virg. rona est 1.4. excurs. Mariæ.

D. Bafil, Sel.

erat. 29.

fua May Santissima? Como? No Rosario. No saudaçoens, que damos a May de Deos, lhe tec mos huma Coroa de slores: e de que slores? I huma só, que nasceo della. O Filho Christo, si de Jessé, he a slor, que em cada Ave Maria juntamos, até se fechar toda a Coroa do Rosario Quo laudum slore, debitam illi plettemus con nam? Ex ipsa slos fesse germinavit. Tantas si res, quantas sao as Ave Marias do Rosario, com propriedades tao diversas, quam diverse entre si sao os Mysterios, que nelle meditamo todas sao huma só slor de Jessé, e todas o me mo Christo.

No primeiro Mysterio dos Gozosos, e cada Ave Maria he Christo huma stor, planta no ventre da Virgem Mãy. No segundo Mysteriem cada Ave Maria he Christo huma stor, trar plantada nas montanhas de Judea, santificando a Bautista na Visitação. No terceiro Mysterio, se Christo huma stor, que nasceo entre o seno, e que soy reclinado no Presepio. No quarto Miterio, he o mesmo Christo huma stor, que pobella a apresentarão no Templo, e a offerecera

a Deo

Deos. No quinto, he finalmente huma flor, da ual brotou o fructo da Sciencia entre os Doutoes, onde foy achado no Templo. Passando ao: dysterios Dolorosos: no primeiro, he Christo uma flor Jacinto; porque, á força de suas agoias, já sintia no Horto anticipadamente os torientos, que havia de padecer. No segundo, he um encarnado cravo, tinto na purpura de leu ngue, tirado á violencia de inhumanos açoutes. lo terceiro, he propriamente huma rosa cercaa dos espinhos, que o coroavao. No quarto, he um Gyrasol; (ou flor gigante, como outros izem) porque com forças agigantadas carrega uma Cruz ao hombro, e como Sol vay dando yro para o seu ocaso. No quinto, he huma flor a Myrrha, mostrando-nos evidencias de sua morilidade, quando expirou no Calvario crucificao. Chegando já aos Mysterios Glorios : no prineiro, he Christo hum Amarantho, flor sempre iva; porque resuscitou immortal. No segundo, e propriamente a flor de Jessé, que deixando a erra, onde teve, segundo a humanidade, a raiz; abio triunfante ao Ceo: Flos de radice ejus asendet. E porque nestes doze Mysterios nao ha or, que não feja o mesmo Christo; por isso estima Senhora ser coroada no Ceo com os Mysterios o Rosario, pois tem nelles a Christo por Cooa: Corona capitis ejus Christus est.

S. IV.

Oii .

អ្នក នាយាស្រែក ស្រីក្រុម ក្រុម្ភាក ស្រុក ស្រុក ស្រែក ស្រុក ស្រុក ស្រុក ស្រុក ស្រុក ស្រុក ស្រុក ស្រុក ស្រុក ស្ ស្រុក ស

16 O Uido me arguis de não estarem bem ap stadas as contas; porque para se acab o Rotario, ainda faltao tres Mysterios dos Gl riosos, nos quaes se não acha a Christo, send Coroa de sua May Santissima. No Mysterio c vinda do Espirito Santo sobre a Senhora, no d fua Assumpção ao Ceo, e no de sua Coroação r Gloria, nao meditamos em algum Mysterio e Christo; pois como estimará a May de Deos co roar-se com o Rosario, por se coroar nelle con o Filho, se dos Mysterios de Christo não cons todo o Rosario? Porque se bem na parte deste tres Mysterios não he Christo a Coroa de sua Mã Santissima, lá no Ceo deseja ella ( ou estima coroarfe com o Rosario; porque para incentiv de sua estimação bastão os doze Mysterios, em qu Christo he representado no Rosario.

Apoc. 12. 1. Alap in hūc locum. Carthag, Hom.4. de Roíar.

coroada com doze Estrellas: In capite ejus coro na Stellarum duodecim; e, como dizem Alapide e Carthagena, era aquella Coroa o Rosario: Rosarium duodecim Stellarum. Mas se o Rosario com que a Máy de Deos se coroa, consta de quin ze Mysterios, como apparecia coroada só de do ze Estrellas, e nao de quinze? Porque nas doze se representavao os Mysterios do Filho, que no Rosario são só doze: e quiz a Senhora mostras que dos quinze Mysterios do Rosario, são os pertencentes ao Filho os de que ella mais deseja coroar-se. Tantoque a Senhora tem hum Rosario

com

om os doze Mysterios de Christo, já tem o que esteja no Rosario, para com elle se coroar. Diz David que toda a gloria de Maria Santissima lhe rovêm do Filho, que concebeo em seu ventre: Omnis gloria ejus siliæ Regis ab intus. Cassio-oro, commentando o Psalmo, diz à prole, e ou-Cassiod. Pos, ab intus quasi in utero ejus. Pela Gloria se B. Alber. Montende a Coroa: Gloria æterna corona nuncu-valent. atur, diz Marcellino Pisense: e se pela disposi-pissi. tom. se arbitrio da Senhora lhe sabricaramos a Homil. de Coroa, constára só dos doze Mysterios de Christo, porque nelles tem Maria Santissima toda su gloria: Omnis gloria ejus siliæ Regis ab in-

#### s. V.

us. In capite ejus corona Stellarum duodecim.

Rosarium duodecim Stellarum,

Que faria Christo, para conresponder extremoso Filho a tanto extremo da May? u digo. Aos doze Mysterios, de que a May se uiz coroar, ajuntou mais tres, a saber: o Myerio da vinda do Espirito Santo sobre a Senho, o Mysterio de sua Assumpção, e o Mysterio e sua Coroação na Gloria: e com quinze Mysterios completou, e ajustou primoroso a Coroa do Losario; para que a May, que só com os Mysterios do Fisho queria coroar-se, por industria do nesmo Fisho sos coroada no Rosario.

Appareceo no Apocalypse hum Cavalleio, trazendo por divisa hum arco: Ecce equus
lbus, & qui sedebat super illum habebat arcum. Apoc. 6, 22
Part, III, Oiii OC2-

O Cavalleiro era Christo, diz Ferrario, e o co os principaes Mysterios da sua Vida, Paixa Morte, e Resurreição: Arcus pracipua myster Vita Christi, Incarnatio, Passio, Mors, & A surrectio. Estes são os Mysterios Gozosos, D lorosos, e Gloriosos, de que a Senhora sormos Coroa, com que no meimo Apocalypie appar ceo coroada. Pois como agora fórma Christo de ses Mysterios hum arco? Se os Mysterios da V da, Paixao, Morte, e Resurreição de Christ fechavao huma Coroa de doze Estrellas na cabe da Senhora: In capite ejus corona Stellaru duodecim; como na mao de Christo abrem á m neira de arco: Habebat arcum? Para haver lug onde entrassem mais tres Mysterios; porque co elles, fechando-se este arco, queria Christo fo mar para sua May Santissima huma Coroa mayo quero dizer, huma Coroa de quinze Mysterio que he hum Rosario perfeito. Tanto se obr gou Christo, vendo que só com os seus doze My sterios queria sua May Santissima coroar-se, qu abrindo essa Coroa, como se della fizera hur arco, lhe ajuntou mais tres Mysterios de sua glo riola May, para que a Coroa da May constass tambem dos Mysterios della.

Apoc.ibid.

Ferrar, in

cund. loc.

Carthag. Hom 4. de Roiaxa ção do Apocalypse, dizendo que a este Cavallei ro fora dada huma Coroa: Data est ei corona: o insigne Carthagena, tão douto, como devoto diz com fundamento, epropriedade, que essa Coroa era o Rosario da Senhora: Potest intelligi in sensu mystico, promissam coronam illam esse rosaceam, ex salutationibus angelicis contextames

Naquel-

do Rosario. Vaquella Coroa fe achavao os Mysterios, que no rco se representavao; porque na Coroa; e no rco estavao gravados os principaes Mysterios de Christo: por isto Arco, e Coroa erao fymbolos o Rosario. Pois se destes Mysterios tinha Chrio erigido hum arco, em que eternizou seus riunfos: Habebat arcum; a que fim, desses mesnos Mysterios formaria depois huma Coroa: Daa est ei corona? Porque em quanto os Mysterios rao ló os principaes de Christo, que no Rosario ao doze, nao dava Christo por fecháda, e totalnente perfeita a Coroa, que ideava, e dispunha ara sua Mãy Santissima; por islo tambem não pasavaô esses doze Mysterios de formar hum arco a mao de Christo: Habebat arcum: pracipua nysteria vitæ Christi. Porém tantoque Christo os ieus Mysterios ajuntou mais tres, que pertenem a sua Máy Santissima, enchendo com elles a istancia, que havia entre as extremidades do aro, estendeo a quinze Mysterios o Rosario, e assou o que era arco a ser Coroa: Data est ei orona. Potest intelligi in sensu mystico, promisun coronam illam esse rosaceam, ex salutationi-

Ainda não diste tudo. A Mãy se contentiva com huma Coroa dos doze Mysterios de Christo: In capite ejus corona Stellarum duodecim; orque só queria coroar-se com os Mysterios do ilho. Porém Christo queria que dos Mysterios a Senhora tambem constasse a Coroa. E a que m? Para se coroar a si com os Mysterios da Mãy, que a Mãy com os Mysterios delle se coroava. Ta no Rosario Mysterios do Filho, para se co-

us angelicis contextam.

O iiii roar

roar a Mãy? Pois haja tambem Mysterios da Ma (diz Christo) para com elles ser coroado o F lho. De huns, e outros Mysterios conste a Coro do Rosario inteiro, para que o mesmo Rosario que he Coroa da Mãy, seja tambem Coroa d Filho.

Diz o Texto do Evangelista Profeta, qu a celebre Coroa do Rosario em que fallamos, fo ra dada a Christo: Data est ei corona; mas aqu a duvida. O Rosario he a Coroa, que a Santiss ma : Trindade promettia á May de Deos, quar do a chamava, para a coroar no Ceo: Veni coro naberis de capite Amaná, de vertice Sanir, & Hermon; pois se a Coroa, que vio S. Joao era Rosario, como diz que essa Coroa fora dada Christo: Data est ei corona? Porque nessa Co roa do Rosario, além dos doze Mysterios de Chri sto, se achao tres Mysterios de sua May Santissi ma: e se bem o Rosario, pelos Mysterios de Chri sto, he Coros para a May de Deos; pelos Myste rios desta vem a ser juntamente Coroa para Chri sto. As glorias dos pays são coroas para os filhos e as glorias dos filhos são coroas para os pays Gloria namque patri natorum est fama, decusque & rursus natis est gloria fama parentum; diff S. Gregorio Nazianzeno. Approvando Christo es ta doutrina, ou maxima da natureza, em huma só Coroa do Rosario ajuntou os seus Mysterios e os de sua May Santissima, para que hum mes mo Rosario fosse Coroa da May, e do Filho. De May, pelos Mysterios do Filho; e deste, pelos Mysterios da May. E porque de huns, e outros Mysterios consta a Coroa do Rosario; se dá por

Coroa

D. Gregor. Naz. ad Nicobol. do Rosario. 217
Coroa a Christo o mesmo Rosario, com que Maia Santissima se coroa: Data est ei corona: poest intelligi in sensu mystico, promissam coronam
illam esse rosaceam, ex salutationibus angelicis
contextam.

### S. VI.

D Arece que bem temos mostrado quanto l a May de Deos estima a Coroa do Rosario. Marcella em seu elogio de duas Coroas teceo para a Senhora huma Coroa, ajuntando nelle liscretamente a Coroa da Bemaventurança com Coroa do Rosario; porque levantando a voz, deo principio ao Rosario: Extollens vocem: Est Rosarium vox hominis ad Deum: e celebrou junamente a Coroa, com que a Máy de Deos se exalta na Bemaventurança: Divit illi, Beatus venter, qui te portavit. A Christo, e a sua Mãy Santissima comprehendeo em hum só elogio; porque a ambos coroava com a mesma Coroa do Rosario. Deixo agora ao vosso conceito, e ao arbitrio de vossa razaō, e juizo, avaliar este quanto a May de Deos estima a Coroa do Rosario, se com este quer ser na Gloria coroada. Quanto estimará a Senhora coroar-se com o Rosario, se tambem Christo quiz ter o Rosario por Coroa! Não podereis cabalmente comprehender tanta eftimação, que a Senhora faz do seu Rosario; mas se pelo effeito quereis investigar a causa, vede o premio, e a gratificação da May de Deos para com os devotos, que rezando na terra o seu Rosario, com elle a coroao na Gloria; e tirando fortes 218 Sermao VI. tes estimulos para a devoção do Rosario, obter vareis a estimação em que a Rainha dos Anjo tem esta Coroa.

24 Duas sao as cousas, que a toda a luz se sa zem para a estimação mais dignas de preferen cia, segundo a ordem respectiva de cada huma De corpo, e alma, quiz Deos que constasse a sa brica admiravel do composto humano. Para corpo, que coula mais estimavel, que a saude Quanta riqueza lhe deparou a fortuna, e a dili gencia, dispenderá hum enfermo, para consegui a saude. Subindo a pensamento mais alto, que cousa mais preciosa para a nossa alma, que a Divina graça? O sangue, e a vida de hum Homem Deos foy o justo preço, com que se comprou para nos tao grande, e estimavel bem. Sabey ago. ra, que com huma, e outra preciosidade conresponde agradecida a May de Deos aos seus devotos, que a coroao com o Rolario; porque o meyo mais efficaz de impetrarmos, por intercefsão de Maria Santissima, a saude para o corpo, e a graça para vida da alma, he o Rosario.

25 Esta conclusao tao recebida, como assentada em frequentes experiencias, não se póde achar muy clara nas Escrituras; assim porque o Rosario nellas só se dá a ver em symbolos, e siguras: como porque a prova della pôs Deos nos milagres do Rosario. Mas porque estes assim como são innumeraveis, são também notorios; por nao dilatarmos o discurso com huma relação necessariamente prolixa, recorreremos ao Sagrado Texto, que não deixará de nos abonar huma verdade de tanta gloria para Deos, e de tanta

hònra

do Rosario. honra para sua May Santissima. Vamos com a primeira parte, pelo que toca ao desempenho da Senhora, remunerando com a faude corporal a Coroa, que recebe dos que lhe rezao o Rosa-

rio.

Vidi Civitatem Sanctam Jerusalem no- Apoc, 21. 22 vam, descendentem de Cælo. Vi (diz S. Joao no nytheriofo Livro do Apocalypse) Vi huma nova erusalem; porque vi descer do Ceo huma Cidale Santa. Admiray-vos agora do que della esreve, para admiração nossa: Absterget Deus om- Vers. 4. nem lacrymam ab oculis eorum; non erit neque uctus, neque clamor, neque dolor erit ultra. Ensugará Deos as lagrimas aos moradores da Cidale Santa; porque nella nao haverá luto, nem clanor, nem alguma dor. Notavel Cidade! Oh se ella puderamos ir todos viver! Isso fora o mesno que morar na Gloria. Mas duvido, que defendo essa Cidade do Ceo á terra, valle de larimas, e-miserias, sejão os seus moradores isenos de padecer. O Filho de Deos impassivel por atureza, descendo do Ceo á terra, padeceo; e aô ha de haver quem padeça em todo o povo de uma Cidade, que desceo do Ceo á terra: Non rit, neque luctus, neque clamor, neque dolor! Não sahiremos da duvida, sem sabermos que Cilade Santa seria esta, que desceo do Ceo. Romaio em seus Commentarios diz que he a Con-Roman, in regação toda dos devotos do Rosario: Civitas Mol. Com-Sancta est Rosarii societas. He Cidade Santa, c.2. seat.3, orque todo o seu povo se emprega em louvar a Deos, e a sua Mãy Santissima. Do Ceo diz que lescera esta Cidade, porque a distribuição, que fazemos

fazemos do Rosario, nos quinze Mysterios qu meditamos nelle, do Ceo nos foy inspirada pel Mãy de Deos. Bem; pois já me não admiro d que nessa Cidade Santa nao haja luto lamentavel nem clamores de queixosos, nem dor, por algun genero de enfermidade: porque a virtude de Rosario, e a acceitação com que da Senhora h recebido, ou fára, ou preserva aos seus devoto de queixas, e enfermidades. Faltára a Máy d Deos ás leys de agradecida, se assim não conres pondera aos seus devotos, de quem recebe Rosario. Como estes lhe offerecem huma Coroa que a May de Deos tanto estima, tambem lhe conresponde com o que elles mais pódem cor poralmente estimar: Non erit neque luctus, ne que clamor, neque dolor.

27 Eu não posso persuadir contra a experien cia, que fortemente convence todo o discurso em contrario: e entendo me estareis oppondo que nos devotos do Rosario tambem se achao clamores contra as iniquidades do mundo: dores nas enfermidades da vida: e ultimamente lutos da morte, da qual nao ha isenção. Assimhe; e com tudo, não he assim; porque vós julgais que nos devotos do Rosario he padecer, o que, segundo a ordem da Providencia, he meyo para que elles nao padeção, ou males mayores nesta vida, ou na outra males eternos. Cercada de espinhos está a rosa, e a não offendem; antes a defendem. Cercados estao os devotos do Rosario das penalidades do mundo, e os nao molestao; antes os preservao de mayores dam-

nos.,

do Rosario.

28 O mesmo Evangelista, que diz nao ha luo, nem clamor, nem dor alguma naquella Cilade Santa, que desceo do Ceo, diz tambem ue Deos enxugará as lagrimas aos moradores ella: Absterget Deus omnem lacrymam ab ocuis eorum. Logo nessa Cidade haverá lagrimas. como nao haverá causa para ellas? Porque uando Deos he o mesmo que enxuga as lagrinas, nao ha causa, nem motivo para luto, nem. ara clamores, ou sentimento, de que essas larimas se originem. Ha lagrimas na Cidade Sana, porque tem os devotos do Rosario que choar; aliàs nao tiverao a felicidade de lhes enxuar Deos suas lagrimas: e com tudo, ainda quano entra a morte a dar occasião para lagrimas adispensaveis, não dá motivos para lutos de senmentos: Non erit luctus; porque esta morte m tal era, talvez foy mais effeito da Predefnação, que tributo da propria mortalidade: Raptus est, nè malitia mutaret intellectum ejus. la lagrimas sem clamores: Nec clamor; porque Joan, 16.20. leos sabe converter em gostos as tribulaçõens os devotos do Rosario: Tristitia vestra vertéur in gaudium. Ha lagrimas finalmente, que arece brotárao a impulso de alguma dor; mas em essa dor ha nos devotos do Rosario: Neue dolor, porque com dores, e enfermidades urifica Deos muitas vezes os seus escolhidos, omo se vio em Tobias: Quia acceptus eras Deo, ecesse fuit, ut tentatio probaret te; e ja em erdade nao ha dor, nem luto, nem clamores ara os que sao verdadeiros devotos do Rosario, ostoque tudo pareça haver; porque Deos, que lhes

lhes enxuga as lagrimas, de tal forte os defer de nas molestias da presente vida, que apens lhes deixa huma apparencia dellas: Absterge Deus omnem lacrymam ab oculis eorum: & mor ultra non erit, neque luctus, neque clamor, ne que dolor erit ultra.

29 Não menos se desempenha a Máy d Deos impetrando, e conseguindo a Divina graç para os seus devotos, que a coroárao com o Ro sario. Esta verdade quiz a May de Deos autho rizar com seu Divino Oraculo, apparecendo, fallande ao Patriarca S. Domingos, muy preza do Filho de seu especial amor, a quem diss que a Santissima Trindade, para extinguir to dos os peccados do mundo, não escolhera ou tras armas, senso o Rolario: Beatissima Trini tas, ut peccata omnia deleret, arma non ele git alia, quam Psalterium Marsanum. O pec cado não se extingue sem insulao da graça; para esta se impetrar por meyo, e depecração da Dispensadora della, o expediente mais effi caz, e infallivel he obrigarmo-la com a devoçac

, 30 Parece-me que esta efficacia do Rosa. rio, para se impetrar a Divina graça, declarou Deos com bastante expressão pelo Proféta Ba ruch: Exue te Jerusalem stola luctus, & ve. xationis tuæ, & indue te decore, & bonore ejus,

terium Marianum.

que à Deo tibi est sempiterne glorie. Despe já, oh Cidade Santa de Jerusalem [ diz o Proseta] o vestido de tristeza, e vexação, e veste-te

do Rosario: Arma non elegit alia, quam Psal

Janien, in vit. B. Domi.

do Rofario.

com a formosura, e honra da eterna gloria. Jáabemos que o vestido da vexação, e tristeza, ne aquelle habito, que o peccado deixa na alma, qual consiste na privação da graça, que se perleo pela culpa, ou acto peccaminoso: Tambem. abemos que o vestido da formosura, e honra le eterna gloria, he a Divina graça, pela qual os fazemos credores, e condignos da Bemavenurança, e Gloria eterna. Porém qual será a Cilade 120 feliz, que possa totalmente despir-se los lutos do peccado, vestindo a todos os seus abitadores com a galla preciosissima da Divina raça? Que Cidade haverá neste-mundo, que ao tenha alguns moradores vestidos do luto, e exação da culpa, aindaque tenha muitos reestidos com a formolura, e honra da graça?

31 He a Cidade Santa, he a nova Jerusa. em, diz o Profeta: Exue te Jerusalem: e esta e a Congregação de todos os devotos do Roirio. Assim o ouvimos já na interpretação de lomanio: e sem ella o dissera eu desta vez; porue o Profeta o declarou muy bem. Notay no omo prosegue: Exurge Jerusalem, stá in ex- Ibid. v. elso, circunspice ad Orientem, & vide collectos lios tuos ab Oriente Sole, usque ad Occidenm, in verbo Sancti, gaudentes in Dei memoia. Sobe, oh Cidade Santa, a hum lugar excelo, e eminente, donde alcances quanto o Sol em eu gyro comprehende, e dahi verás juntos os eus moradores, alegrando-le com a palavra do anto, e com a memoria de Deos. Confesso que ne confunde a energia do Texto, se me em-

penho em descobrir-lhe a intelligencia mais pr pria. Se o povo da Cidade Santa está dispe so por todo o mundo, do Oriente até o Occ dente: Ab Oriente Sole, usque ad Occidenten como diz o Profeta que o melmo povo el congregado, e junto: Vide collectos, filios tuo Porque todo elle, aindaque disperso, está un do, e compôem hum corpo mystico, ou hur Congregação do Rosario: In Rosario enin in Dom. 1. omnes colligimur, & recolligimur, diz Velone gost Epipha. se. Todo elle, aindaque em partes tao dista ter, tem huma só operação vocal, pronuncia do a Oração do Santo, que he o Padre Noil composta por Christo, Santo dos Santos, ou Sa to por antonomasia; e proferindo a Oração Ave Maria, a qual deo principio o Santo Ai jo, que saudou a Senhora: Collectos in ver Sancti. Todo elle, aindaque disperso em regioes tao apartadas, tem huma so operação menta fazendo memoria; ou meditando com mui jubilo nos Mysterios de Deos humanado, e o sua May Santissima: Gaudentes in Dei mem ria. Cesse pois a admiração, de que todopovo dessa Cidade Santa se revista preciosames te da Divina graça; porque se todo elle he de

> 32 Ao habito da graça chamou o Profeta foi mosura, e honra da eterna Gloria, porque ao el

> voto do Rosario, não ha de faltar a Mãy de Dec em lhe impetrar a Divina graça, para ser livi de culpas: Exue te Jerusalem stola luctus, vexacionis tua, & indue te decore, & bon re ejus, quæ à Deo tibi est sempiterna gli

do Rosario.

ado da graça santificante he devida a honra, e ormosura da Gloria Celestial; e tambem esta e infallivel premio dos que com verdade são deotos do Rosario. Tenho razaô, e authoridade ravissima para o affirmar sem receyo. Antes da izao, vamos á authoridade. E de quem será la? He nao de hum, mas de muitos authores, ue não valendo todos por hum em outros caos, neste ponto bastará hum só, para lhe daros inteiro credito, e indubitavel acceitação. llegarey pois desta vez com o testimunho de ao poucos demonios. Obrigados estes pelo Paiarca S. Domingos, quando prégava em Carussona, disserao: De illius Rosario fatemur initi, nullum in eo perseverantem, aternos su- Apud Vere cruciatus. Confessamos com muita repug- Dom. 14. ncia, que nenhum Catholico se condemna, per 2 post Trinit. verando na devoção do Rofario. A razao [ que ora tem o seu lugar] he; porque a May de eos não ha de consentir que eternamente hao de padecer no inferno condemnados aquels seus devotos, que com os Mysterios, e Orapens do Rosario tecerao Coroas, de que ella coroada no Ceo. Lá disse o pay de Samsao, om muita confiança em Deos, que se este o houra de condemnar a morte, não recebera o saificio, que pouco antes lhe tinha offerecido: Dominus nos vellet occidere, de manibus nois holocaustum, Elibamenta non suscepisset. Judic. 13. 23 ois como consentirá a May de Deos, que se conemne ao inferno hum devoto do Rosario, de ija maõ recebeo ella tantas Coroas no Ceo! Coo não empenhará todo o apreço de seus merc-Part. III. cimentos

Albert. M. in Bibl Mar. 1up. lib. Eccles. D.

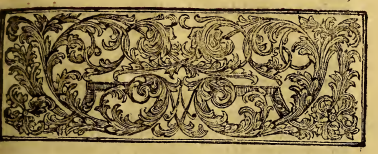
cimentos, para o ver coroado tambem na G ria! Disse o Beato Alberto Magno, que por ma de Maria Santissima dispende Deos quantas g cas, e premios dispende com as creaturas: A Bern. Ser. 4. ria est distributrix universalis omnium boni in Vig. Nat. tum. Já S. Bernardo o tinha dito: Nihil nos De babere voluit, quod per manus Mariæ non tra iret. E deixará por ventura esta Senhora reservar huma das Coroas da Gloria para que tantas vezes a coroou no Ceo, quantas lhe rez o seu Rosario no terra!

> E que ouvinte haverá tao desprezad da salvação propria, ou tao pouco devoto Mãy de Deos, que efficazmente se nao resolva offertar-lhe em cada dia huma Coroa de ro no seu Rosario, para coroar no Ceo a Imper triz do Universo, e esperar della ser coroado Gloria? Eu discorro, que só deixará de obsequi a Máy de Deos com a devoção do Rosario, que ou nao alcança quanto este obsequio lhe agr da, ou ignora o muito, que della se consegue e premio desta devoção. Mas sempre se deve su por, que para as Oraçoens do Rosario sere fructuosas de tantos bens, e para ser a Coroa d le agradavel à Rainha do Ceo, e da terra, he pureza da alma a condição mais precisa nos q rezao o Rosario. Quem a Christo, e a sua M Santissima louva com o soberano, e gratissin canto do Rosario, e nao vive purificado de cu pas, desmente com o coração o que profere co a lingua; porque com obras offende a quem lo va com palavras.

Nem só basta que ás Oraçõens do Ros

do Rosario. o se ajunte a pureza da vida, para que sejao gras á Mãy de Deos. Tambem he precizo, que reza delle seja animada com a meditação dos lysterios, que em si contém. A Coroa da Mãy de deos não deve compor-se de murchas, e desmaadas flores: e taes são as Oraçoens do Rosario, da meditação dos Mysterios delle não recebem ento, e vitalidade. Repetir cento e cincoenta ezes a Ave Maria, distinguindo-as com o Pare Nosso quinze vezes repetido, sem reflexao os Mysterios, será rezar huma Oração, e outra uitas vezes; mas nao he rezar o Rosario, que ualmente consta de Oraçoens, e Mysterios, e n huma parte vocal, outra mental. Faltando valquer dellas, he Rosario com descito, de que May de Deos pouco se agrada. Naquella celee Escada de Jacob, dizem muitos, com o Caragena, que se representava o Rosario: Rosa- Carthag. um est mystica Scala Jacob. Quinze erao osseus Homil. de Rosar, gráos, a cuja imitação, como diz S. Beda, mpôs David os seus quinze Psalmos Graduaes: nelles se representavao os Mysterios de Christo, mo entendeo S. Bernardino de Sena. Quinze tambem os Mysterios do Rosario, que com da esta propriedade foy representado nessa esda. Subiao, e desciao Anjos por ella, como scorrendo pelos seus quinze Mysterios, e danjá principio ao Rosario. Mas nao ouvio Jacob zes dos Anjos, como se ouvirao em Belem, scido Christo. As vozes proprias dos Anjos sao seus conceitos: com estes celebravao os Myfrios do Rosario; como se já de entao recomendarão aos que o rezão, a meditação dos My**sterios** 





# SERMAÖ VII. DO SANTISSIMO SACRAMENTO.

NA IGREJA DA CANDELARIA do Rio de Janeiro. Anno de 1739.

laro mea verè est cibus, & sanguis meus verè est potus. Qui manducat meam carnem, & bibit meum sanguinem, in me manet, & ego in illo. Joan. 6.

S. I.



UE festivo, e que magestosamente ornado vemos este Templo! (Senhor.) Que alegre, e que gloriosa considero eu, e devemos todos considerar a Igreja Catholica á vista de tao grande, e

no publica folemnidade! Estas paredes tao ricanente vestidas; estes Altares tao preciosamente Part. III, Piii orna-

nados; a multidao das luzes, que ardendo n quelle throno dao novo resplendor a tanto o ro, de que está cuberto; a assistencia de tant Ministros do Altar, de tantos Confrades desta l mandade, empenhados em solemnizar o Sacr mento admiravel do Corpo, e Sangue de Chi sto; e finalmente este grande concurso, que co devoção, e reverencia faz companhia aos Anj na adoração deste Mysterio, que outra cousa para a Santa Igreja nossa May, senao hum ene plicavel jubilo, e huma incomprehensivel glori em que se está banhando, por ver em seus filh esta publica ostentação da grande Fé, com q crêm, e confessao que naquella Hossia Sacr mentada está Christo tao verdadeiramente, con no Throno da Gloria está no Ceo, e como est ve na terra, antesque se ausentasse della!

A Igreja de Deos começon em Adan porque le a Igreja he huma Congregação de Fie com Adam desde o principio do mundo c meçarao a haver nelle escolhidos, que adorava ao verdadeiro Deos; e pela Fé, que nelle tinha o invocavao, e lhe offereciao seus sacrificios e todo o tempo da Ley Natural, que principio no primeiro homem, e muito mais no tempo d Ley Escrita, em que Moysés reve seu princ pio. Mas perguntára eu, se nos annos, que co rerao de Adam até Moysés, e de Moysés at Christo, houve na Igreja daquelles tempos Fé, o noticia do Mysterio, que festejamos? Resolve remos todos, que geralmente mão, e o Evange lho o provi ; porque quando os Judeos, qu erao os profesiores da Ley Escrita, e quando o 1. 1. 11 Efcri

do Santissimo Sacramento. scribas, que erao os Doutores, e Interpretes das scrituras, ouvirao a Christo, que o seu corpo a verdadeira comida, que o seu sangue era veradeira bebida: e que essa comida, e bebida era ecessario alimento para a vida celestial, e esera; nem crerao, nem entenderao o Mysterio do ue lhes dizia Christo; antes o impugnárao, porue o tiveraô por impossivel: Litigabant ergo Joan, 6. 53, udei adinvicem dicentes, quomodo potest bic obis carnem suam dare ad manducandum? diz Texto. Litigabant, quia non intelligebant, ommenta S. Beda Veneravel. Quia dicebant hoc in caten. se impossibile, expoem S. Joao Chrysostomo. E. D. Thom. mais he, que dos Discipulos de Christo, a muios caulou tanta novidade esta doutrina; e nocia do Mysterio Eucharistico, e tanta disficulade tiverao em acreditá-la, que como escandacados de a ouvir, deixárao a Escóla, e compania do Divino Mestre: Ex hoc, múlti Discipu. Joan, 6.67.

ant cum illo; refere S. Joao. 3 Sobre isto duvidarcy agora. A Adam foy D. Hier, a velado o Mysterio da Incarnação naquelle som - pud Fern. in o, ou extasis, que teve no Paraiso, ao tempo D. Aug. lib. formação de Eva. Assim o entendem os Ex- de Gene. ad ofitores com S. Jeronymo, Santo Agostinho, S. Bern, S. in ernardo, e outros Santos Padres. O mesmo Vig. Nativ. lysterio se revelou depois a Abraham, a Isaac, Jacob, e a David ; porque lhes foy promettio que na descendencia delles incarnaria Deos: assim de pays a filhos; destes a neros, passava ao só a Fé, mas tambem a Esperança do Messias,

P iiii

rum ejus abierunt retro, G jam non ambula-

deos, e Homem: Donec veniat, qui mittendus Genes. 49.16

Sermao VII. eft, & ipse erit expectatio gentium. Pois se Deo já do principio do mundo, fiou da fua Igreja segredo, ou Mysterio da Incarnação; como li occultava o do Sacramento Eucharistico? Por que na Fé da Igreja, em tempos da Ley Natura e Escrita, geralmente nao cabia Mysterio ta profundo, e tao alto, como o deste Sacrament Durante o extasis de Adam, tambem lhe foy re D. Epiph. velado o Mysterio altissimo da Trindade, quand initio lib. 1. con. hær. & se lhe revelou o da Incarnação, como assenta alii SS, PP. os Theologos, e Expositores com Santo Epiph apud. Suar. 1.3 de ope.6. n10, e outros. Moysés o incluso nas primeirs dier. c. 18. palayras, com que escreveo a Sagrada Historia; Valent, 1.p. d.7.q.2.p.1. em todo o primeiro capitulo do Genesis vay in Alapin c.2. tromettendo huma subtil, e mysteriosa noticia d Gen, v, 21, Deos Trino, como bem advertirao, e notara Origines, Santo Agostinho, Ruperto Abbade, orig. & alii o Doutor Angelico. Igualmente he sem contro apud Gonet. versia, que David, Isaias, Jeremias, e alguns ou dilp proceme tros Profetas, no que escreverao nos deixarao lu Pl.66.v.7.8. para a Fé do Mysterio da Trindade; aindaqu Jeremity 6 cos de Igraia artis sic Vieg, in cos da Igreja antiga, porque naô havia nelles di Apoc 9-sea, posição para receberem geralmente a Fé explic ta de Deos em natureza Uno, e em Pessoas Tr no. Não de outra forte, mas sim pela mesma ra zao, lhes era occulta a noticia do Mysterio, er S. - willy. que Christo sacramentaria seu Corpo, e Sangue porque se nao dispunhao para tao grande Fé, co mo para a confissao deste Mysterio se requer. 4 A Arvore da Vida plantada no Paraiso,

dis

paō, e vinho, que offerecia o Sacerdote Melchi sedech, o sacrificio de Isaac, o Manná, ou Pao

do Santissimo Sacramento. o Ceo, os Paens de proposição, o Cordeiro Pashal erao figuras do sacrificio do Altar, e Sacranento Eucharistico, significado já em tempo das eys, Natural, e Escrita; mas nem por isso era ulgar a intelligencia deslas figuras. Andava cono em segredo este Mysterio entre os grandes atriarcas, e Profetas daquelles tempos. Jacob ilvez teve delle revelação, quando de Christo iffe: Lavabit in vino stolam suam, & in San- Genel. 492 uine uva pallium suum. Zacarias o profetizou: 11. duid enim bonum ejus, & quid pulchrum ejus, ist framentum electorum, & vinum germinans irgines. David bem se vê que com o lume proetico alcançou noticia deste Sacramento; sem a ual não diria: Sacerdos in eternum secundum Pl. 109.41 rdinem Melchisedech. Memoriam fecit mirabi- Pl. 110.5. ium suorum, misericors, & miserator Dominus scam dedit timentibus se. Salomão, que nos seus lanticos deixou escritos os Mysterios da Igreja, ao passou este em silencio. Fallou delle com doura digna da interpretação do Melifluo Doutor . B rnardo: Sub umbra illius, quem de sidera- Cant. 2.3.
D. Bern, Ser. eram sedi, & fructus ejus dulcis gutturi meo. 48. Mas nem Salomao, nem David, nem Zacarias, em Jacob se explicarao tanto, que já entao fosclaro, e percebido o Mysterio de que fallavao; orque não fluctuafle a Férdos que o ouvião. hegou porém o tempo da Ley da Graça, em que hristo fundou a sua Igreja, e nella he tao sirme Fé do Mysterio, e Sacramento Eucharistico, que ublica, e solemnemente o adoramos, e festejaos, assim como publicamente o confessamos. Saomao disse, que a Igreja era similhante à Aurora, á Lua,

Sermao VII. á Lua, é ao Sol: Quasi Aurora consurgens, pu chra ut Luna, electa ut Sol. Nos tempos da Le Natural, e Escrita, foy como Aurora, e como Luz porque resplendecia entre sombras, que suppost representavao, tambem encobriao os Mysterios d Ley da Graça. Veyo depois Christo ao mundo, sur dou nova Igreja, na qual resplendecendo clara mente a luz do verdadeiro Sol, desapparecerao a sombras, apparecerao os Mysterios, que se repre sentavaô nellas; e o do Corpo, e Sangue de Chris to Sacramentado, que excedia a Fé dos filhos d Igreja antiga, he confessado, reconhecido, ado rado, e folemnizado por todos os filhos da Igreja Pois como se nao encherá esta de prazer á vista d tanta Fé, quanta expressamos nesta solemnidade. 5 A grandeza, e profundidade delle Mytterio que tao recatado o fez, e teve em tanto segredo no antigos feculos do mundo, toda confiste em qui debaixo das especies depao, e vinho está Christi verdadeiramente; mas de sórte, que o seu Corpo se nos dá em comida, e o seu Sangue em bebida: e por virtude desta comida, e bebida, quem comunga Christo Sacramentado, fica nelle; e fica tamben Christo em quem o comunga Sacramentado. Isto, o bem cabe na nossa Fé, tanto excede a nossa, e a to da a intelligencia creada, que só com admiraçoen exprime a Igreja quanto crê, e confessa deste Sacra Ex Offic in mento: O Sacrum convivium, in quo Christus Festo Corp. sumitur! Quiz S. Paulo que formassemos algum Christi. conceito do vastissimo, e incomprehensivel abys mo da Sabedoria, e Sciencia de Deos, e na o achando termos com que o désse a entender, rompeo nesta admiração: O altitudo divitiarum Sapien-33. tia,

do Santissimo Sacramento. ia, & Scientia Dei, gudm incomprehensibilia sunt judicia ejus! Em admirar o que nao compreiendia, exprimio a grandeza do que na o pode alançar. Com os mesmos termos se explicou a Igrea absorta no Mysterio, que sestejamos: O Sacrum convivium, in quo Christus sumitur! Nesta admiação quiz incluir a Igreja quanto neste Sacrameno se encerra, sem que o penetrem os entendimenos creados. Huma admiração he termo mais que ofinito; porque comprehende em si o mesmo inomprehensivel. O termo com que a natureza, aina entre as naçoens barbaras, exprime a sua admiação, he hum O! Nesta letra, e em sua circular fiura se encerra a infinidade; porque nenhuma randeza he taô incomprehensivel, que nao sique em indicada com huma admiração. Mas o Mysteio do Sacramento Eucharistico! Huma, e muitas ezes, mais que incomprehensivel; porque muitas ezes mais que admiravel: Omni admiratione mar, lhe chama o Cardeal Torquemada. Não batta Turrecrem? uma; nem muitas admiraçocus bastao para ex-Opusc. de-Divinist. Saressar a excellencia, e grandeza do mais que ad- c. iravel, e por isso mais que incomprehensivel, Myerio do Sacramento: Omni admiratione maior. 6 S. Leao Papa disse com a sua rara elegancia, ue quanto a materia he mais incomprehensivel, into he mais vasta para os Oradores; porque nao odem faltar razoens, e palavras para elogios,

uando sobra o assumpto para se discorrer: Cùm 1p-

uat facultatem. Com esta doutrina, quando cheo de admiração, mais absorto me achava para disorrer, me persuadi que teria larga materia para

nateria, ex eò quod est ineffabilis, fanditri- 11 dePassioa

36 Sermav VII.

os louvores daquelle Sacramento, que excede a do o louvor: Maior omni laude; e nas palavras thema a defcobri muy propria. Nelle achamos, q nette Mysterio ha razao de Sacrificio, e de Sacrificio, e de Sacrificio, mento. De Sacrificio; porque o Sangue de Ch -sto, segundo a força das palavras, e sórma da Co fagração, está effundido, e separado de seu Cor Eucharistico: Caro mea: Sanguis meus; e ne mysteriosa effusao, e separação do Sangue consi a verdade, e substancia do Sacrificio. De Sacri mento; porque o Corpo, e Sangue de Christo commungado, e recebido por nós: Qui manduc meam carnem, & bibit meum (anguinem; ena coi munhao se nos communicao os effeitos, que e nós causa o Corpo, e Sangue de Christo em quan Sacramento. O Sacrificio diz ordema Deos; po que a elle he offerecido: o Sacramento dizorde a nós; porque o recebemos, e para nós foy infl tuido. E para que neste Mysterio admiremos a en cellencia do Sacrificio, e os effeitos do Sacrame to; hey de ponderar a honra, que a Deos resul deste Sacrificio; e a utilidade, que para os homes se acha neste Sacramento. Como todo o Sacramer to causa graça, por meyo de Maria Santissima imploramos do mesmo Sacramento, em que est lacrificado o Author da graça.

AVE MARIA.

or and the state of the state o

Caro mea verè est cibus, & Sanguis meus verè est potus.

1 1 2 2 3 3 4 4 5 16 3 1) Tudo creou Deos para giorna de fuas fó Deos póde fer o ultimo fim de fuas perfeitas, não pobras; e sendo todas ellas tao perfeitas, nao polia deixar de gloriar-se muito o seu Author. No rimeiro dia de suas producçõens visiveis, creano o Ceo, a terra, e os elementos, creou tambem luz, e louvou a formosura della: Vidit Deus Genel. 1.40 ucem, quod effet bona. No segundo dia sez no neyo das agoas o Firmamento, e o exaltou á celesal eminencia, de que era digna tão nobre esféa, e louvou Deos a perfeição do que tinha obrao: Et vidit Deus quod esset bonum. No terceidia ajuntou a huma parte as agoas, appareceo terra, e a vestio de arvores, e plantas: e louvou dens quanto neste dia obrara: Et vidit Deus quod Genes, r. & Tet bonum. No quarto dia ornou o Firmamento multoties e luzidos astros, que dividissem os dias, e as oites; indicassem, e distinguissem os annos, e s tempos: e louvou Deos o primor, com que vio rilhar o celeste globo: Et vidit Deus, quod est bonum. No quinto dia povoou de viventes ircionaes o ar, e o mar; e vendo Deos aquella inumeravel variedade, com que o fensitivo se ditava por duas regioens tao vastas, louvou abonade do que tinha feito: Et vidit Deus quod eset bonum. No sexto dia, depois de crear os bruos, que sobre a terra se movem, formou o homem.

38 Sermao VII.

mem, para cuja habitação, e imperio, tanto hav produzido neste, e nos precedentes dias: e para rão aqui as obras de Deos; porque era o homer o sim proximo, e immediato dellas. Estendendentão Deos os olhos por tantas creaturas, que sua Omnipotencia extrahio do nada, louvou quar to tinha seito, não só por bom, mas por muito bom Vidit Deus cunsta qua secerat, & erant vala bona. Desorte que a cada operação sua se estav Deos louvando a si mesmo, e como gloriando se n

que obrava; porque tudo obrava ultimamente para gloria sua:

8 Porém he certo, que se Deos creára quan tos mais mundos póde a sua Omnipotencia crea nem de todos elles resultára para Deos tanta gloria quanta se lhe deve; porque Deos sempre he dign de mayor honra, e de gloria mayor da que lhe pódem dar juntas todas as creaturas possiveis. E que disporia Deos, para haver quem lhe desse toda honra, e toda a gloria, de que elle he tao merece dor, e tao digno? Decretou, que incarnasse o se Unigenito Filho; porque só huma Pessoa Divin lhe poderia osserece, e dar a infinita honra, e infinita gloria, que lhe he devida.

9 Agora me ocorre huma questa bem celebre entre os Theologos. Pergunta en se escelcretou a Incarnação do Divino Verbo pela excellencia de tao admiravel Mysterio, ou se pela Redempção dos homens? Mais claro. Pergunta o se Deos, attendendo só para a excellente obra do Verbo Divino seito Homem, incarnaria aindaque não peccaste Adam? A opinião, que diz incarnaria o Filho de Deos, postoque Adam não peccaste,

he

do Santissimo Sacramento.

e de Authores gravissimos, e de Santos Padres, a razao mais propria, e quasi conducente por sta parte, he; porque Deos em todas as suas ope- Barthol, Duaçoens sempre teve por ultimo fim, e motivo a na honra, e a sua gloria: e só incarnando huma disp.4. q. z. essoa Divina, haveria quem honrasse, e glorisi- & comuniasse a Deos tao perfeita, e justamente, como elmerece, e deve ser honrado, e glorificado. ogo aindaque a Incarnação do Divino Verbo não ora necessaria para perfeita satisfação da culpa, Redempção do mundo, sempre a disporia Deos, ara que no mundo houvesse quem perfeita, e dequadamente o honrasse, e glorificasse. Nascio Christo, cantavão os Anjos este Hymno: loria in altissimis Deo: glorificado está Deos no Luc.2, 143 eo. Como le disterao os Anjos: Agora sim ha no undo quem possa glorificar a Deos, quanto elle eve ser glorificado; porque antes deste nasciento feliz, nem toda a multidao dos Anjos basva para glorificar a Deos: Ante Salvatoris orim, nec Calestia reverentiam deferebant, diz into Ambrosio. E porque o sim primario do Dino Verbo Humanado era a gloria plenissima, ie Christo havia dar, e offerecer a Deos; por o quando os Anjos o viraô nascido, cantarao oria a Deos, como primeira refultancia, e proio fim de vir Christo ao mundo: Gloria in al-Amis Deo.

Supposta esta doutrina, e assentada esta re-IO lução; excitára eu novamente outra questão ais propria da occasia o presente, e para entrar or ella ao proposto assumpto; e perguntára: Se staria a Incarnação do Verbo, e existencia de Christo.

rand. tom. 4.

Sermao VII. Ans Christo, para que delle recebesse Deos toda a ho ra, e toda a gloria de que he digno? Direis t dos que sim: e direis bem, se vos explicares m lhor. E eu direy que nao; mas para que ente dais que digo bem, e que nos conformamos t dos no que dizemos, esperay que me decla white of mais. Digo pois que, ainda supposta a Incarn ção do Divino Verbo, se Christo não instituira Sacrificio de seu Corpo, e Sangue, em que p nós se offerece ao Eterno Padre, não receber Deos toda a honra, e toda a gloria, que lhe l devida. A razao he; porque huma das acçoer ( e a mais principal ) com que honramos, e glor ficamos a Deos, he a offerta dos Sacrificios: p isso desde o principio do mundo começarao primeiros homens a offerecer seus sacrificios Deos. Sacrificavao-lhe os fructos daterra, em nal de ser Deos o liberal Senhor, de cuja mao recebiao. Sacrificavao lhe animaés, que matava em reconhecimento de ser Deos o Author, eS nhor da vida: e em final de que por elle dariac da hum a propria vida, se fora de seu Divino agr do. Mas nenhum destes sacrificios era o que ba tava para se offerecer a Deos, porque todos e les erao improporcionada offerta para tao alto S nhor. Fez-se Homem o Divino Verbo, inca nou o Filho de Deos, e instituio o Sacrificio do A tar, em que Christo derrama o seu Sangue, e o s para de seu melmo Corpo; segundo a significaça e força das palavras, de que usou neste Sacrifici mas por modo tao admiravel, que no Corpo a sim separadolhe sica o Sangue, Alma, e Divindad

do Santissimo Sacramento. No Sangue assim derramado, lhe vay o Corpo, a Alma, e a Divindade. Em fim, instituio hum Sarificio tao nobre, e tao precioso, como he o mesno Deos, a quem se offerece o tal Sacrificio; porue nelle se offerece a Deos o seu proprio Filho. Desorte que nem Deos póde esperar mayor hona da que selhe dá no Sacrificio do Altar; nem, om ser Deos, he digno de mayor honra, da que reebe neste Sacrificio: porque se bem he digno e infinita honra; infinita sem duvida he a honra, ue se lhe dá, quando no Sacrificio do Altar se lhe sferece o seu mesmo Filho. Nem he possivel ue em final do supremo dominio, e reconheciento de lua Divindade, se offereça a Deos maor cousa, ou mais estimavel.

12 Reflecti agora melhor na razao, de dizer 1, que da Incarnação do Divino Verbo, precizaente, naô refultou para Deos tanta honra, e tangloria, quanta lhe relulta do Sacrificio do Altar: ndaque substancialmente lhe nao podia resultar enor gloria de hum Mysterio, que de outro. Inirnado o Verbo (vay a razao) daria Christo a eos quanta adoração elle merece, e lhe daria toos os louvores, que lhe são devidos: mas sem que hristose offerecesse em Sacrificio a Deos, he cerque não se lhe offerecia o Sacrificio mais puro, ais santo, mais digno, e mais excellente, que se ode offerecer a Deos, sendo este culto o sinal mais spressivo da nossa adoração, e de sua soberania. E ira que não faltasse a Deos a honra, e a gloria de lhe offerecer o Sacrificio mais digno de sua infita, e tremenda Magestade, naô bastava só que carnasse o Divino Verbo, era precizo que insti-Part. III.

Sermão VII. tuisse tambem o Sacrificio do Altar, para nelle offerecer a Deos seu proprio Filho, e por este m · yo haver hum acto tao principal de Culto, Religia e Latria, plenamente digno do mesmo Deos. .0: 13. Não deixo de advertir, que tambem na Cri foy Christo sacrificado, e offerecido ao Eterno P dre. Hum mesmo Cordeiro Divino, que se off receo no Sacrificio da Cruz, he o que se offere no Sacrificio do Altar. E quando este na o fora in tituido, no Sacrificio da Cruz recebera Deos a me mahonra, e a mesma gloria, que recebe quand no Altar lhe he sacrificado o seu Unigenito Filh Tudo he assim; mas bem sabeis, que sendo a Vict ma na Cruz a mesma que no Altar: e sendo Christ o que internamente se offerecia a si mesmo, tant no Altar, como na Cruz, houve muita differens entre os ministros de hum, e outro Sacrificio; por que na Cruz os Judeos, e os Gentios forao oses ecutores do Sacrificio, quando com a mayor ma dade tirárao a Christo a vida: no Altar porém, Ministro do Sacrificio foy Christo, quando com mayor caridade para com os homens, e com a ma yor reverencia para com Deos, se lhe offereceo. Po esta parte, segundo a differença, e execução dos mi nistros, foy o Sacrificio do Altar o mais puro, mais fanto, o mais excellente, e o mais digno, que se podia offerecera Deos: sem que para a honra, gloria, que lhe resulta das circunstancias deste Sa crificio, bastasse precizamente haver incarnado o Verbo, ou ser Christo crucificado na Cruz; mas antes a Incarnação do Verbo, e Morte de Chris sto diremos foy ordenada, para que se desse a Deos no Sacrificio do Altar tanta honra como lhe he devida, elhe resulta delle. S. III. S. III.

A Gora me parece estar de todo bem entendido o meu conceito: nem me ferá dif- D. Thom: aultofa a mim a persuasao; nem a vós a approvaô delle. Attendey-me. Assentaô graves Theo- Incar.disp.5 gos, que a Incarnação do Divino Verbo fora o Alex. Alent; otivo, ou o sim, que teve Deos para crear o mun- Albert. , equantas creaturas ha nelle: e que o fim, ou Cathar. & aotivo de incarnar o Divino Verbo fora a gloria la quos leg. menía, que deste grande Mysterio havia de retar para Deos. Santo Thomaz descobrio esla utrina naqueilas palavras do Apostolo: Omnia Ara sunt, vos autem Christi, Christus autem ei. Eu porém, sem que me aparte do que ensio tao grandes Mestres, exporey com mais disção o que elles não chegarão a declarar, venque para os seus Tratados Escolasticos se não queria mais especulação. Digo pois que a Incarao do Divino Verbo foy sim o motivo de crear os o mundo; mas o fim immediato, que teve os, para decretar, e querer a Incarnação de Unigenito Filho, e existencia de Christo, soy nstituição do Sacrificio do Altar; porque delle imamente refultaria para Deos a mayor, ou nma glorificação; que era o fimultimo de Innação do Verbo, e do mesmo Sacrificio do Al-

Parecer-vos-ha, que digo huma novidade esta hora inaudita; mas o certo he que muito

pud Gonet. t.4.tract. de Suar, in 3, p. q. 1.2, 1. dilp. 5.fect. 2. . . 1 AdCorint. 3.22 8 234 1, 1, 5, 5, 7, 1

1. 21

.r. #1, i

1.12 . 1

tes o disse Santo Agostinho: Ut panem Ange- D. Aug. Ser. cum manducaret bomo, Dominus Angelorum fa:

Sermaö VII. Etus est homo. A fim de que Christo se offereces ao Eterno Padre em Sacrificio, debaixo das esp cies de pao, e vinho, em que nos deixou o se Corpo, e Sangue Sacramentado, se fez Homem Senhor, e Creador dos Anjos. Ao nosso intenparece que o nao poderia dizer com mais expre são a grande Aguia entre os Doutores da Igreja a quem seguem no mesmo sentir não poucos de Expositores. O Famoso Alapide assenta, e reso ve que este Sacrificio fora nao só o fim, mas complemento de todos os Sacramentos: Omniu Alap, in Epift, ad E-Sacramentorum complementum, & finis. Fallo phef. c. 5. com esta generalidade; porque sendo a Incarnaça V.30. do Divino Verbo (como diz repetidas vezes s Ad Ephel.c. Paulo) aquelle Sacramento ineffavel, por tanto 1.V.9.& c.3. seculos occulto, e conservado entre os segredo N. 9. Divinos; até desse Mysterio foy motivo, e sim Sacrificio do Altar. O nosso Doutissimo Portu guez Serpa, que do Mysterio Eucharistico escre veo tao larga, como profundamente, disse que el te Sacrificio era o fim de todos os Mysterios d Ant. Serp. Ley da Graça: Finis mysteriorum Legis nova. ( in Euchar. primeiro dos Mysterios da Ley da Graça foy od Chronol. Ennarat.7. Incarnação, e assim este, como os mais, todo Fig. arth. forao dispostos pela sobrenatural Providencia, 1.28, fim de que na Igreja se offerecesse a Deos o Sacri ficio Eucharistico. Nao reparais que podendo o Filho de Deos unir a sia natureza Angelica, dividida por nove Coros, em especies quasi innumeraveis, só a humana quiz unir a si incarnando? Sim Pois se em tomar o Divino Verbo alguma natureza creada, punha Deos a ostentação mayor desua gloria; como para este sim nao escolheo alguma

de

do Santi fimo Sacramento. e tantas naturezas Angelicas, taô nobres, e taô iblimes? Admiraveis são as repostas, que dao os 'heologos nesta duvida; mas como os juizos de eos sao incomprehensiveis, nem cabem no que umanos juizos pódem delcobrir, ainda nos deiárao lugar para assignarmos a nossa, que nao sea menos principal, porque será talvez a mais ara. He pois a razaõ; porque se o Divino Verse fizera Anjo, haveria sim nesse Deos, e An-,o meimo Mysterio excellente, que ha em Deos ito Homem; mas Deos feito Anjo nao poderia ferecer-se em Sacrificio; porque a natureza Anelica he immortal, e nao se póde sacrificar. Esslheo pois o Verbo unir a si anatureza humana; rque nesta podia offerecer-se em Sacrificio a eos: que era o fim mais immediato de tomar ma natureza creada, como o fez quando inrnou.

16 Parece que he tempo de ouvirmos ao Saado Texto, como Oraculo de Mysterios Divis. Depois que Christo instituio o Sacrificio de Corpo, e Sangue, fallando a seu Eterno Pae, disse: Opus consummavi, quod dedisti mihi, Joan, faciam. Eterno Padre, está já consummada, e rfeita a obra, para a qual me mandastes ao mun-. Notavel he a difficuldade, que encontrao os spositores na interpretação deste Texto. Pore se o Filho de Deos veyo ao mundo, a sim do ysterio de sua Incarnação, muito antes estaria consummada esta obra; porque consummada esera desde que Christo soy concebido. Se porém yo a fim de remir os homens, estaria ainda por consummar esta obra; porque a Redempção ain-Part. III.

Sermaō VII.

da se havia de consummar na Cruz. Pois como di Christo que consummara a obra, a que veyo a mundo ; tantoque instituio o Sacrificio do Altar A mesma duvida está descobrindo a reposta, ein dicando que o Sacrificio do Altar foy o imme diato fim da Incarnação do Verbo, e vinda d Christo ao mundo. Incarnou, e morreo, mastu do a fim de se offerecer em Sacrificio ao: Etern-Padre, porque se nao incarnára, e morrera, nas se pudera offerecer no Sacrificio do Altar, qui he memoria, e representação do Sacrificio, morte da Cruz. Por isso, muito depois de incar nar, e ainda antes de ser crucificado, dava já Filho de Deos por consummada a obra, que o trou xe ao mundo, tantoque instituio o Sacrificio di feu Corpo, e Sangue Eucharistico: Opus consu mavi, quod dedisti mibi ut faciam.

17 A razao de tudo incluio Christo no mes mo Texto, que acabamos de ponderar, e he porque o empenho particular da Incarnação do Di vino Verbo, depois da culpa de Adam, foy o zelo de restituir a Deos a honra, e gloria, que se lhe tirou, quando com a sua culpa o injuriou o primeiro homem: e tantoque Christo se offereceo em Sacrificio a Deos na Cea Eucharittica, lhe restituio, e deo toda a honra, e toda a gloria de que Deos he digno. No mesmo Texto de S. João temos tudo: Ego te clarificavi super terram, disse Christo) opus consummavi, quod dedisti mibi, ut faciam. O Texto Syriaco verteo: Ego jam te glorificavi. Eu já vos glorifiquey (Eterno Padre) porque consummey já a obra, que me encommendastes. Assentamos que esta obra era o Sacrificio

do

Ibid.

do Santissimo Sacramento. lo Altar; porque entao o acabava Christo de insituir: e o meimo Christo disse, e tornou a dizer, que nesse Sacrificio entaô instituido por elle, foa Deos inteirado, e reinvidicado da sua honra, Joan, 18 313 da sua gloria: Nunc glorificatus est Filius ho- juxta Spi. ninis, & Deus glorificatus eft in eo. Reparo nauelle nunc. Nasceo Christo, foy apresentado o Templo, e offeresido ao Eterno Padre: orou, régou, ensinou; e nao diste que em alguma desas acçoens fora Deos glorificado. Discorreo os Mysterios de sua Payxão, e Morte, resuscitou, e ubio aos Ceos, e não diffe que Deos fora em alum delles glorificado; fendo que de cada hum estes Mysterios, e de qualquer destas acçoens de adi esultava para Deos infinita gloria. Pois com que azao, so quando Christo he sacrificado debaio dos accidentes de pao, e vinho, diz que enao he Deos glorificado: Nunc glorificatus est? orque só recebe Deos toda a gloria, que she he evida, quando lhe he offerecido o Sacrificio do Sorpo, e Sangue de Christo. Em quanto se não sferecia a Deos em Sacrificio o seu mesmo Filho, inda podia Deos esperar glorificação mayor; porue sendo os Sacrificios instituidos para demontração, e final da suprema honra, e gloria, que e deve a Deos, ainda Christo não tinha offerecio ao Eterno Padre o Sacrificio, fobre todos dino do mesmo Deos. Tanto porém que Christo e offereceo em Sacrificio por nós a Deos, vendo ue se lhe nao podia offerecer mais digno Sacriicio, declarou que entao estava Deos plenamene glorificado já: Nunc glorificatus est Filius honinis, & Deus glorificatus est in eo. 18 Dif-

Sermao VII. 18 Discorro que este foy o conceito daquel les celebres Serafins da mysteriosa visão de Isaias Vio este Profeta ao Senhor assistido de huns Se rafins, que o louvavao com este devotissimo triffagio: Sanctus, Sanctus, Sanctus, Dominu Deus. Se bem formos notando as circunstancia declaradas no Texto, diremos com S. Justine D. Justin. Martyr, e outros, que vio Isaias a Christo sacrisi Zulet. in cado no Altar; porque se lhe representou o Se Jac. Epist. c. 1. 5. 8. nhor cá na terra: Plena est omnis terra gloric ejus: deo-se-lhe a ver em hum Templo: Qua su ipso erant replebant Templum: e o lugar, que ti nha nesse Templo, era hum throno muy alto, elevado: Super solium excelsum, & elevatum Mai. .bid. V. 1, & V.3, Parece que revelou Deos ao Profeta o mesmo que estamos vendo neste Templo, e adorando naquel le excello throno. O que principalmente me far reparo, para o nosso intento, he que os Serasins vendo nesta representação a gloria, que resulta va a Deos do Sacrificio do Altar, diziao como admirados: Plena est omnis terra gloria ejus cheya está toda a terra de gloria de Deos. Parece que tita expressão não vem ajustada á veneração, com que os Serafins admiravao o Santissimo, ou tres vezes Santo, Sacrificio do Altar. Se nascido Christo os Anjos celebravao em seus canticos a gloria, que Deos recebia nos Ceos, que muito, ou que mais vinhao a dizer depois, quando publicavao que a terra estava cheya de gloria, pelo Sacrificio do Altar: Plena est omnis terra gloria ejus? 19 Respondo. Qualquer dos Mysterios de Christo era no Ceo de muita gloria para Deos; DIL 38

e por-

do Santi Timo Sacramento. 249 porque esta gloria, assim como era infinita, tamem era immensa, toda a terra se enchia preciomente de gloria em cada hum dos Mysterios e Christo: Mas parece que só do Sacrificio do ltar foy tanta para Deos a gloria, que encheo terra. Porque depois da Incarnação do Divino erbo, em que Deos teve incomparavel gloria, nda havia lugar para mais gloria, quanta admirao os Anjos no Nascimento de Christo. Deois deste Nascimento, ainda se achava lugar paa nova gloria, que adquiria Deos, quando lhe oy apresentado, e offerecido o seu Unigenito ilho no Templo. Da mesma sórte, depois do Myerio da Apresentação, ficava ainda lugar para ais, e mais gloria, que receberia Deos de cahum dos Mysterios de Christo. Porém, instiido o Sacrificio, em que o mesmo Christo, Saerdote, e Victima, se offereceo ao Eterno Pare; a tanto subio, e tao intensa soy a gloria, ue refultou para Deos, que como se não hou- as a tandit era na terra lugar para Mysterio de mayor gloa para Deos, exclamavao extaticos, e admiraos os Serafins, que toda a terra estava cheya da a gloria. Como fe intentarao dizer, que este Saificio fora o termo, o fim, e o total compleento de toda agloria, que em seus Mysterios da- et es A ce a Christo a Deos: Plena est omnis terra gloria.

Tree Garage Start Police 1 is a VI . Com to

A Goravimeu a descobrir o mysterio, e a entender o acerto, com que diz a Igreja que by necessario houvesse no mundo o peccado de Adam:

Clara Serma VII. InSabbat. S. Adam: O terte necessarium Ada peccatum! P rece que reflectindo a Igreja no que tinha dito, d clarou que nao por encarecimento, mas co certeza foy esse peccado necessario: Certe nece farium. Quem, se a Igreja o não dissera, cheg ria a proferî lo fem temeridade! No peccado Suar. commette contra Deos tao greve injuria, que ne Lorca. Godoy. todas as creaturas juntas, aindaque todas fora & comun. Thomis, a. muy santas, poderiao dar a Deos condigna, pud Parra igual satisfação a essa injuria; e no peccado o iract, 1. de Adam ainda houve razao, ou condição mais a gravante, porque foy a perdição do mundo, e ra q. 5. da condemnação de tantas almas, que iem num ro estao enchendo o inferno. E tal peccado co mo este podia ser necessario? Haveria quem de le tivesse necessidade? Sim, e nao menos que o me mo Deos, responde o Angelico Bonherba: quam necessarii sunt Deo peccatores! A razao, de Thefaur. meu ver, tao propria, como verdadeira, he; por Pœnit.n.12. que daquelle peccado (e nao sem elle) havia Dec tirar occasiao para muita gloria sua. Esta he doutrina dos Santos Padres com S. Joao Chrysc D. Chryfost stomb, Santo Agostinho, e Santo Anselmo: Pra sive Author vidit per omnia Deus quanta habuit facere be dam, & Eva. na de transgressione hominis, & ideo illam per D. Aug. En. misit. Reparo agora, e difficulto. cheri, c. 37. He sem duvida, que so de Christo podi D. Anfel.lib. refultar a mayor glorificação para Deos; porque Hom. 15. 16 huma Pessoa Divina poderia dar a Deos toda Hom.15. gloria, que lhe he proporcionada, e devîda. Ma tambem he certo, e entre os Theologos indubitavel, que podia o Divino Verbo incarnar, ainda que não peccasse Adam: e tanta gloria resultaria = Latons N. S. para

do Santifimo Sacramento. ira Deos da Incarnação de seu Filho em carne issivel, para remir o homem; como impassivel, no sendo a Redempção necessaria. Pois que neessidade soy a que houve do peccado de Adam, aando, sem elle, seria Deos igualmente glorisiido por Christo, como he depois desecommetr essa culpa? A necessidade soy, e só podia ser, que do mesmo peccado havia, para que tivesse eos a gloria de se lhe offerecer o seu mesmo Fio no Sacrificio do Altar. Eu me declaro. Se dam nao peccara, e os feus descendentes com el-, e depois delle; podia, sem duvida, incarnar o ivino Verbo: mas perguntay aos Theologos, nesse caso instituiria Christo alguns Sacramens para a Igreja que fundasse? Respondem com nto Thomaz, que nao: e alguns, com o Doutif-, Bonav, ibid. no Soto, dizem que nem Sacrificios haveria na reja. Ao menos he certo que não haveria nel-lib. r deSacr. o Sacrificio do Altar, por ser memoria, e re- p.g.c. a. & s. esentação da morte, que Christo padeceo na toin 4 Sent. ruz pelos peccados dos homens. Pois já que sem eceder o peccado (diz Deos) nao ha de haven in flatu in. e Sacrificio; permitta-se o peccado, incarne o nocentia eu Unigenito Filho, e haverá o Sacrificio do Al-sacrificia. r, de que hey de receber tanta gloria, que, a n della, he justa a permissa do peccado, e conniente a Incarnação do Verbo em carne mortal ssivel. Nenhuma cousa ha mais escusada que o ceado, pelo que em si he ; e nenhuma cousa mais cessaria houve que o peccado, pelo que teve occasiao; porque tem elle nao haveria o Sacriio do Altar: e, faltando este, nañ receberia Deos da a honra de que he digno. Eternamente seja

p. q. 61.a. 2. & in 4. d. 1. a. 2. q. 2. D. a. I. q. 1. Hug. Victor. Domini Sotom, 1, q. 2.

Deos

Deos glorificado, que da permissão do peccade tanta gloria tirou para si, quanta lhe está dand

Christo emissa Igreja perennemente no Sacristo de seu Corpo, se Sangue: Caro mea: Sangui meus.

ers. N'ous des en es. V. par e

Qui manducat meam carnem, & bibit meum san guinem, in me manet, & ego in illo.

22 D Assemos já a ponderar a utilidade, que nos resulta deste Sacrameuto admiravel de Corpo, e Sangue de Christo. E quem poderá di zer os admiraveis effeitos, que em nossas alma hier reced causa este Sacramento dignamente recebido? Chri sto os recopilou todos, dizendo que quem o com munga Sacramentado, fica nelle: e que tambem elle fica em quemo communga. Mas fe o homem recebe, e recolhe dentro em si a Christo, quando neste: Sacramento o communga: Et ego in illo; como póde fer que nesse caso Christo recolha, e receba em si ao mesmo homem: In me manet! Bem sey que dentro em nós está Deos, estando tambem nos dentro nelle. Dentro em nos está Deos; porque, como Immenso, tudo penetra, e tudo enche. Estamos nós dentro em Deos; porque Deos Immenso tudo comprehende, tudo cerca, e tudo excede. Porém o Corpo de Christo Sacramentado não he Immenso, como erradamente cuidárao os Ubiquistas: cabe no circulo de huma Hostia, e por isso cabe dentro em nós. Logo nós, que o commungamos, e temos dentro em nós

do Santissimo Sacramento ós, não podemos estar, e ficar nelle. Os Mysteos da nossa Fé trazem comsigo razoens, e eviencias, que os fazem acreditaveis, como diza elhor Theologia, fundada no Texto de David: estimonia tua credibilia facta sunt nimis. Mas Theol. cum estar em Christo quem o communga Sacramen- D. Thom, 2. do, ao mesmo passo que Christo Sacramentado 2. & 1. cont. tá em quem o communga: In me manet, & ego gent. c. 6, illo; inculca tal evidencia em contrario, ou inca tal contradição, que não parece Mysterio nossa Fé, postoque em verdade seja o mayor lysterio della: Mysterium Fidei.

23 Com tudo: por isso mesmo devemos crer. ne nós estamos em Christo Sacramentado: Inme anet; porque cremos que Christo Sacramenta-lib. 8. c. 2. está em nós: Et ego in illo. Aquella particu- Exp.6, n. et no Original Hebraico, em que a proferio hristo, he particula causal: Quia; e quem comunga a Christo Sacramentado, por nenhuma oua razao está, ou póde estar nelle, senao porque hristo está em quem o communga Sacramentado: me manet, quia ego in illo. Farey que me per-

bais, quanto permittir a grandeza do Mysterio;

orque nao pareça que por me sahir de huma fficuldade, entrey noutra.

24 Neste Sacramento tao intimamente se une hristo com nosco, que se dignamente o recebeos, Christo, e quem o recebe ficao huma mesa cousa: Unum corpus mecum efficitur, diz Eu- Euthy. Exymio. Per corpus suum se nobiscum commis- Joan. it, & in anum nobiscum redigit, diz S. Joao D. Chrylost! hrysostomo. Logo tão preciso he que Christo Joan, teja no homem, que o communga; como he preciso

Sermao VII. cifo que o homem esteja tambem em Christo. Pa rece-me que deixaria de estar em si mesmo, quen commungando a Christo dignamente, nao esti vesse em Christo; porque estando Christo em nos faz que nós, e elle sejamos huma só cousa. Dua true dos "l' D. I. r. 12. 8. ceras, que se derreterao juntas, tao unidas sicao 1 6 1 1 1 de L que qualquer dellas está na outra; porque o mes 3. 12.1.2 3-11-6 mo fogo, que derretendo ambas, fez esta fica naquella, tambem sez que aquella sicasse nesta porque de ambas fez huma só. Tambem Christi Sacramentado de tal sorte se une a quem o rece be, que ambos ficao huma so cousa: logo quen recebe a Christo ha de sicar em Christo, e ha de ficar Christo em quem o recebe. S. Cyrillo Ale xandrino descobrio a similhança que nos tirou a conclusao: Si quis liquefact à cer à aliam ceram D. Cyr. Alex. lib. 4. in infuderit, alteram cum altera per totum commis-Joan. c. 34.1 ceat, necesse est. Ita si quis Carnem, & Sangui nem Domini recipit, cum ipso ita conjungitur, ut Christus in ipso, & ipse in Christo inveniatur. 25 Fingio Platao que dous amantes, queixo sos de serem dous, quando desejavão ambos ser Plato in hum, rogarao a Vulcano, que accendendo sua for-Sympol. Arift. Ethic. ja quanto mais pudesse, nas chammas della os derlib. 9. c. 4. 8. retesse ambos, e formasse hum so, sem distinc-Orosius lib. çao de algum. Dizem que se conseguira este raro, 3. Embl. 43. e desejado effeito; porque aquelles dous corações, sendo mais ardentes que o mesmo sogo, não chegarao a perigar no incendio: postoque derretidos a violencia delle, se tornarao hum só os que erao dous, vivendo por huma mesma vida duas almas. Foy esta discreta idea de Platao applaudida dos Filosofos, e dos Poetas muy decantada. Vota

do Santifimo Sacramento. Vota suos babuere Deos; nam mixta duorum Corpora junguntur, faciesque induitur illis

Una....

Sic ubi complexu coierunt membra tenáci,

Nec duo sunt, & forma duplex .... 26 Quem nao dirá que naquella ficção disreta se retratou a verdade mais pura, e mais clado amor de Christo para com os homens? Veo o Filho de Deos ao mundo, desejoso de unir si a nossa natureza: e o executou com vinculo ō estreito, que sendo Deos se fez Homem, eo lomem se sez Deos, e ambos huma só cousa; orque ambos huma só Pessoa: Qui licet Deus sit, Ex Symbo. Homo, non duo tamen, sed unus est Christus. inda mais quizera o amor de Christo; porque seja que qualquer dos homens chegue a ser hua só cousa com elle. E que inventaria para o nseguir? Na ardente fragoa do Sacramento Euaristico accendeo as chammas de seu amor com te tao milagrosa, e tao Divina, que chegando s a elle, tanto nos unimos com Christo, tanto m elle nos incorporamos, como duas ceras, e juntas se derreterao; ficando qualquer de nós, elle, como duas almas com hum só corpo, e ma só vida. Per corpus suum se nobiscum comscuit, & in unum nobiscum redegit. Unum cors mecum efficitur. In me manet, & ego in illo.

S. VI.

Broken of both with well a line of the D Em; mas como se persuadirá o entendi-D mento, que Christo Sacramentado tanto ega a unir-se com quem o recebe, que ambos ficaõ

D. Hilar. Hom. 5. de Paich.

Sermao VII.

ficao a mesma cousa? Perguntais bem; mas re ponderão melhor o mesmo S. Cyrillo, e Santo H lario, que esta razao he mais para ser recebid pela nossa Fé, que para ser percebida pelo noss D.Cyril. cir. entendimento: Res ardua est, & quæ Fide magi. quam also modo recipitur. Recorramos porém : Elcrituras, em que Christo nos deixou luz par o que a razao não alcança. Dizendo Christo n Evangelho presente que rica em quem o receb Sacramentado, e que quem o recebe fica nelle para declarar mais esta doutrina tao mysteriosa,

tao sublime, se valeo deste exemplo, e desta sim

lhança: Sicut misit me vivens Pater, & ego v Joan. 6.58. vo propter Patrem, & qui manducat me & ip se vivet propter me. Assim como eu vivo pel mesma vida de meu Eterno Padre, que me man dou ao mundo, allim quem me communga Sacra mentado, vivirá pela minha mesma vida. Muit nos disse Christo nestas palavras; e ainda nos qui dizer muito mais, quando nellas com o Mysteri altissimo da Trindade nos declarou o do Sacra mento. O Filho vive pela melma vida do Padre e este pela mesma vida do Filho; porque o Filho

Joan, 10.11. está no Padre, e o Padre está no Filho: Ego i Patre, & Pater in me est. Pois se Christo, equen o communga Sacramentado, ambos vivem pela mesma vida, ha de estar Christo em quem o com munga; e quem communga a Christo ha de estas em Christo: In me manet, & ego in illo.

Atéqui o que nos disse Christo. Quanto ac mais, que nos quiz tambem dizer, reparó que nos termos desta comparação, não fez Christo mais clara a doutrina do Sacramento; porque nac

do Santissimo Sacramento. ez mais perceptivel a difficuldade presente, e já ntao prevista. Que o Padre esteja no Filho: que Filho esteja no Padre: e que vivao ambos por uma só vida: bem se percebe; porque o Padre, o Filho sao ambos a mesma cousa por natureza: Ego, & Pater unum sumus; mas se Christo, e uem o communga Sacramentado sao extremos o disparados, tao distinctos, e tao distantes; coo póde cada hum estar no outro, e viver ambos ela mesma vida? Porque se bem Christo, e o omem, que o communga Sacramentado, sejao aremos tao diversos; a efficacia, e virtude de-Sacramento de tal sorte os saz unidos, que egao a ser ambos a mesma cousa. Theophilao: Qui manducat me, vivet propter me, dum Theoph. Exodammodo miscetur mibi, & translementatur Joan, me. Nao podia o Douto Padre explicar com ais clareza o que Christo nos quiz dizer. 29 Quanto mais sublime he o Mysterio, tanhe mais difficultoso de se perceber: e cuido s estou ouvindo instar-me, que a comparação, prova estao muy longe de confirmar o que ssuado. Que Christo em quanto Deos, e seu erno Padre sejaõ ambos huma só cousa, a Fé o sina, e o percebe a razao; porque no Padre, e Filho ha huma só natureza, e huma só Divinde, assim como no Espirito Santo tambem: por sendo em Pessoas tres, não são mais de hum os. Mas se entre Christo, e quem o commun-Sacramentado, ha distinção em pessoas, e em urezas tambem, como podem ser huma só couentre si? Esta he a summa difficuldade, a que levou o presente assumpto, para cuja solução,: Part, III. e re-

Sermao VII. e reposta, confesso que mais serve a luz da Fe que a da razao: Res ardua est, & que fide magi quam alio modo recipitur. Vamos porém a reso sucao della, quanto permittir a sublimidade d material one, a workly have a make a second Neste Sacramento, dizey-me, nao he ce to que alem de nos dar Christo o seu Corpo, In Euchari-fia Deitas, seu Sangue, e a sua Alma, nos dá tambem a su & humani-Divindade? Sim, porque le nos dá Christo a tas Christi nobisdatur, mesmo neste Sacramento. Pois se o Filho, poi Leatius Ri. que do Padre recebe a Divindade, he huma me ber. Alap. in Joan, c. 17 ma coula com o Padre; nos, por virtude dette Sa cramento, porque nao feremos, de alguma foi te, huma mesma cousa com o Padre, e com o F tho, fe de alguma forte recebemos nelle a Divin dade de ambos? Expressamente o concluio assir Ruperto Abbade, seguindo a S. Dionysio: Is et Rupert. Ab. go, in quo ego maneo, divinitatem in se transfusar aJoan.6. babens Deus factus eft. 131 Depois que Christo na ultima Cea institui esteSacrameto admiravel, como justamente lhe cha ma a Igreja; fez ao Eterno Padre huma mysterios oração, rogando-lhe, que assim como o mesmo Padre; e Christo são huma só cousa por natureza assim os filhos todos da Igreja sejao huma só cousa com Christo, e com o Eterno Padre: Secut to Joan, 17,21. Pater in me, & ego in te, ut & ipfin nobis unun sint. Quem nao dissera, que rogava Christo hum impossivel? Se em Christo não houvera a mesma Divindade, que ha no Padre, não puderão ser ambos a mesma cousa: pois poderão os homens ser huma mesma cousa com o Padre, e com Christo, nao tendo elles a Divindade de Christo, e do Eter--31 2 . 1 1 . . . . no do Santissimo Sacramento.

159
10 Padre? Sim podem, e direy como. Acabava Christo de dar aos Discipulos, e de instituir para ós o Sacramento de seu Corpo, e Sangue; e orque neste Sacramento a todos saz participantes a sua Divindade, pódem todos de alguma sórte er com o Padre, e com Christo huma só cousa, omo o Padre he por natureza huma mesma coucom Christo: Sicut tu Pater in me, & ego in e, ut & ipsi in nobis unum sint.

32 O mesmo Christo nos deixou exposição,

ara com ella abonarmos a intelligencia, que dey Texto. Proseguio Christo a sua oração, dizenassim: Et ego claritatem, quam dedisti mibi, edi eis, ut sint unum sicut et nos unum sumus. claridade (dizia Christo ao Eterno Padre) a aridade, que eu recebi de vós, dey aos homens; ara que nós, e elles sejamos a mesma cousa. Que aridade he esta, que o Filho recebe do Eterno adre? Sem controversia he a Divindade; porie o Filho nenhuma outra cousa recebe do Pae, nem o Padre tem outra coufa, além da Divinide, que possa communicar ao seu Unigenico lho. E por ventura, podia Christo dar esta Dindade aos homens: Claritatem, quam dedistimidedi eis? Sim, e de facto lha tinha dado na Cea ucharistica; porque como nella tinha dado seu orpo, e Sangue aos Discipulos, e o mesmo Saamento deixava para os homens todos: nelle va tambem a todos a sua Divindade. Admira- D. Cyril. lib. elmente S. Cyrillo Alexandrino, feguindo a S. 11 in Joan, ilario, e a S. Cypriano: Claritatem Divinita- C.26. & 27. s, quam dedisti mihi ab aterno, dedi in hoc Sa- de Trinit.

s, quam dedisti mihi ab aterno, dedi in hoc Sa. de Trinic.
camento. Pois se Christo por meyo deste Sacra D. Cypr. lib.
Rii mento

260 SermaoVII. ?

mento nos communica a Divindade, que recebe do Padre, que muito sejamos nos, por especivirtude do mesmo Sacramento, huma mesma con sa com Christo, e seu Eterno Padre; assim co mo elle, e o Eterno Padre sao huma mesm cousa por natureza, pois em ambos he a Divind de a mesma: Sicut tu Pater in me, E ego in t

ut & ipsi in nobis unum sint!

33 Dizem commummente os Theologos, qu o Sacramento Eucharistico he huma extensão d Mysterio da Incarnação; porque na Incarnação d Verbo a Divindade ficou em hum só homem, nao le communicou a muitos: neste Sacrament porém, a Divindade se communica a todos osqu dignamente o recebem; aindaque em hum, e ou tro Mysterio a communicação he por modo ta differente, como sabemos. Mas eu dissera, que Mysterio da Eucharistia he naô menos que hum extensão do Mysterio da Trindade. Neste se co munica a Divindade a tres Pessoas, nem póde co municar-se a mais; porque se lhes communica po natureza: porém no Sacramento, que solemniza mos, a Divindade se communica a quantos o re cebem, e se póde communicar a infinitos; por que se communica por ineffavel participação: 1 ergo, in quo ego maneo, Divinitatem in se transfu sam habens, Deus factus est. No Mysterio da Trin dade, qualquer das Divinas Pessoas está na outra está o Padre no Filho, e nem por isso deixa o Fi lho de estar no Padre: Ego in Patre, & Pate in me est. Antes sim a propria razao de estar o Padre no Filho, he tambem razaô necessaria d estar o Filho no Padre; porque esta circuminsessa lhe do Santissimo Sacramento.

des provém igualmente da identidade da naturele Por meyo do Sacramento Eucharistico está
hristo em quem o recebe, e com uniao tao intia, que necessariamente sica em Christo esse mesco que em si o recebeo Sacramentado: In me
anet, Gego in illo; porque recebendo Sacraentalmente em si a Divindade de Christo, de alma sorte ha de ser huma mesma cousa com elcas assim como Christo he huma mesma cousa com
Eterno Padre por razao da Divindade, que naralmente recebe delle: Sicut tu Pater in me,
ego in te, ut G ipsi in nobis unum sint.

## S. VII.

Uando bem noto em que Christo, por virtude deste Sacramento, nos unio tanto a si, que para estar em nós, e nós nelquiz no mesmo Sacramento dar-nos a sua Didade, para com elle ficarmos huma só cousa; parece que instituio Christo tao admiravel Myrio, porque entrando a olhar por si, quiz rear ( seja-me licito explicar-me assim ) o que rára no Mysterio da Incarnação. Eu me expli-Vio Christo que era Deos, e que na Incarcao se unio, nao á natureza do supremo Anjo, a outra toda espiritual, e muy nobre; mas sim atureza humana, tao inferior, e humilde. Vio nuito, que na Incarnação le desfez, e se abateo, que sendo Senhor se fezservo, e sendo Deos se Homem : Semetip sum exinanivit, formam seraccipiens, in similitudinem hominum factus. como se quizera acodir pela excellencia da pro-Part. III. Riii

d Philips

Sermao VII pria Divindade dintituio hum tal Sacramento ane de algum modo transformasse os homens ei Deos; quando nelle lhes da a propria Divindad como diz Ruperto) para que o melmo que havia abatido em se unir a natureza dos servo ficasse exaltado por se haver unido a natureza de que, por serem com elle huma so cousa, estava transformados em Deos. Escreve S. João as mysteriosas accoens o Christo, que precederao à instituição deste Sacr mento, e com muita advertencia nota, que Chi sto antes de entrar a ellas, reflectio em que s hira de Deos, e para Deos voltava: Sciens qu à Deo exivit, & ad Deum vadit. Seguio-se esta reflexao, que Christo se levantou da mes lavou os pés aos Discipulos, e assentando-se o tra vez á mesa com elles, Sacramentou o seu Co po, e Sangue. Já o lavatorio dos pés era diri do à instituição do Sacramento; porque nessa p rificação corporal ( dizem os Padres, e Expo tores ) ensinava o Divino Mestre a pureza da ma, com que nos havemos dispor, para receber seu Corpo, e Sangue Sacramentado. O meu r paro neste caso he, que entrasse Christo a inf tuir este Sacramento, e a dispor os Discipulos p

ra o receberem, quando mais vivamente se est va lembrando, de que sahira ou procedera Eterno Padre, e de que para elle tornava: Scienguia à Deo exivit, & ad Deum vadit. Deseja eu agora examinar a razao, porque daquella a vertencia she nasceo esta resolução? Parece-me, seria esta: Entrou Christo, como a olhar para a discorrer assim: He possivel, que sendo eu serio de la contra de la discorrer assim: He possivel, que sendo eu serio de la contra del contra de la contra de

do Santissimo Sacramento. o Unigenito de Deos: Sciens, quia à Deo exiit, me sizesse Homem, e tomasse anatureza dos rvos: Formam servi accipiens! Taô humilhao, e tao abatido: Semetipsum extnanivit, hey e tornar para meu Eterno Padre: Sciens, quia Deum vadit! Eis-que no meyo destas reslepens, e ponderaçoens, se levanta Christo da Cea egal: Surgit à cæna, e dispôem a instituição. este Divinissimo Sacramento. Oh acordo verdairamente digno de sua infinita Sabedoria, e de u infinito Amor! Como se dissera Christo: Já ora, instituido este Sacramento, não pódeestar eixosa a Magestade Immensa, que participo de eu Eterno Padre, por me haver eu unido a nareza dos fervos; pois o Sacramento de meu Cor-, e Sangue, que dou aos homens, fazendo-os rticipantes de minha Divindade, tanto os sumará, que chegue cada hum a fazer-se Deos r graça Sacramental: Is ergo in quo ego maneo, Rupert. Ab? ivinitatem in se transfusam babens, Deus fa- luprà cita s est. Desorte que se o Filho de Deos sicou tao milhado, unindo a si huma natureza taô humil-, como he a nossa ; tambem instituio hum Samento, que tanto exaltou essa natureza, que nesmo Deos, por se haver unido a ella, pode of the between Ders fastes ed, consobatain 6 Cuido que este foy o pensamento do Real ofeta em num Texto do Plalmo fessenta etres, aflas tem cançado aos Expositores y em she cobric intelligencia natural, e propria. Acce. Pl.63. 7.

bomo ad cor altum, & exaltabitur Deus Suá, ou chegará o homem a hum coração alto, cará Deos exaltado. Toda a difficuldade neste

R iiii

pon-

Sermão VII. poto, está em se entender que coração alto sei

este. S. Cesario Bispo Arelatense applica este Tex

D. Cælar. apud Lorin. in hunc Pf.

Eucher. & cum eo Fidel. de Eucharif. V.2. n.9.

to ao Sacramento Eucharistico, ao qual os Dou tores com o antigo Eucherio chamao Coraça de Deos: Deus bibendum per singulos dies, & manducandum cor suum dedit. Eu porém na quero para interpretação delle mais intelligencia Theor, I, ex que a dos Mysterios da nossa Fé. Que coraça mais alto que o de Christo? Emanou delle o Sa cramento Eucharistico, quando depois de mor to foy traspassado com a lança: Exivit Sangui Sacram Eucharistiam repræsentans. Pois quan do os homens commungaõ o Corpo, e Sangu

Idem.

cor altum? 37. Daqui parece devia inferir David o mui Additionant to a que se exaltao os homens poro meyo dest Sacramento, quando o commungao; mas, ber pelo contrario, diz que Deos he o que fica ex altado: Et exaltabitur Deus. Pois se o homen recebendo a Christo Sacramentado, vem a subi tao alto, que se transforma em Deos: Accede homo ad cor altum: Divinitatem in se trans fusam habens, Deus factus est; como se julga el ta exaltação ser, não do homem, mas de Deos Et exaltabitur Deus! Porque se pelo Sacramen to o homem fobe a tao alto: Accedet homo ao cor altum; não poderá deixar de ficar Deos ex altado: Et exaltabitur Deus. Deos unido ao ho mem, creatura vil, e humilde, fica humilhado e desfaz em si, segundo a frasi, e o modo con que Will M

de Christo Sacramentado, quem duvida que che gao com a boca a tocar no muy alto, e mu veneravel Coração de Christo: Accedet bomo a

do Santiffimo Sacramento. ue neste ponto se explicou S. Paulo: Semetipim exinanivit, formam servi accipiens, in siilitudinem hominum factus. Logo Deos unido homem sublimado, e exaltado pelo Sacraento, fica tambem exaltado: Et exaltabitur Deus. He certo que Deos nem póde ser humiado, nem exaltado em si; porque álêm de ser lencialmente immudavel, he essencialmente innito na Grandeza na Gloria, e na Magellade. Só n ordem ás creaturas, póde abater-se parendo menos; ou exaltar-se parecendo mais: e, orque unindo-se á vileza dos homens, pareceo ie em si, ou de si fazia menos: Semetipsum inanivit; instituio hum Sacramento, por cuja rtude os homens subissem a tanto, que tambem or elles ficasse Deos exaltado: Accedet homo l cor altum, & exaltabitur Deus. He assim; orque este Sacramento faz que os homens suo, e cheguem a tanto, que sejao huma cousa om Deos: Ut & ipsi in nobis unum sint. Ou z que participantes da Divindade, fiquem transrmados em Deos: Is ergo in quo ego maneo, divinitatem in se transfusam babens, Deus faus es: por isso mutuamente podem estar, o hoem em Christo, quando o communga Sacraentado, e Christo nelle : Qui manducat meam rnem, & bibit meum sanguinem, in me manet, ego in illo. rest Clarit Mande are teles near us all the

Tie de la saluta pi . VIII. ig la lui a la se ester lur

1 34. 1 .45

28. Erud

Enho ponderado a gloria, que a Deos refulta do Sacrificio do Altar; e os bensinessas inessas

Sermão VII.

ineffaveis, que em nos causa o Sacramento adm ravel do Corpo, e Sangue de Christo. Em hum e outro ponto pouco disse; porque neste incom prehensivel Mysterio se encerra muito mais do qui podem alcançar os entendimentos creados. Re flectindo agora fobre os discursos, que conclui pelo que toca ao primeiro, desejára que eu, é o mais Sacerdotes, que em cada dia offerecemos Deos este tao nobre, e tremendo Sacrificio, exa minassemos, se nos preparamos com a pureza ne cessaria aos Sacerdotes do Altissimo, que lhe hac de sacrificar o seu Unigenito Filho! Para se ves tir, e ornar o grande Sacerdote do antigo Testa. mento, escolheo Deos de todo o bom o melhor e do precioso o mais estimavei. Buscava-se o linho mais puro, e mais fino, e a seda de mais con ta. Escolhiao-se as cores, e tintas de mais estimação. Examinava-se o ouro de quilates mais subidos; e se admittiao só as pedras de muito preço. Naquelle Sacerdote se mostrava qual seria a dignidade Sacerdotal no Testamento novo: e no seu ornato se declaravao as virtudes, com que interiormente devem ser ornados os Sacerdotes da presente Igreja: Ut tales ministri esse debeant, quales per vestes significantur, diz o grande Abulense. Mas segundo eu alcanço, pelo que sey de mim, (e nao sey se tambem de outros) nao ha hoje nos Sacerdotes cousa preciosa, ou cousa, que nao feja vil. Aquelle sacrificio, de que tanta gloria deve resultar para Deos, quantas vezes será occasiao de offensa, e injuria sua, pela indignidade dos Ministros, que lho offerecem! Por muy offendido se dava Deos, de que huns indignos Minis-

Abul.in cap 28. Exod.

do Santissimo Sacramento. ros the offerecessem os Sacrificios da Ley antiga: Nè offeratis ultra sacrificium frustra: incensum bominatio est mihi. E como se não dará por muio mais injuriado, de que o preciosissimo Sacrisiio da Ley da Graça lhe seja offerecido por Sa-

erdotes indignos! 39 A' vista do Sacrificio da Cruz (ou porque nao chegasse a ver) se escondeo o Sol: Obseuatus est Sol; e o mundo todo se cobrio de luto: enebra facta sunt in universam terram: esta- 1bid.44. arao as pedras de sentimento: Petrascissa sunt: Matth. 27.52 s montes se esconderao: Viderunt te, & dolue- Habac.3 10 unt montes; e chorarao tambem os Anjos: An- 11a,33,70 eli pacis amarè flebunt. Se daquelle Sacrificio elultava para Deos infinita gloria, que sentimeno universal he este para as creaturas? Se o muno, por meyo daquelle Sacrificio, ficava reconciiado com o seu Creador, em cuja indignação inorrêra pelo peccado; porque motivo le intristee o Universo no mesmo tempo de sua reparação? Porque esse Sacrificio tao santo, e tao precioso, ia envolto nos facrilegios dos Ministros execuores delle. Tambem na quotidiana celebração do acrificio do Altar, se sora visivel a consciencia los Ministros, e o sacrilegio com que por elles he nuitas vezes offerecido, o Sol se ecclipsára, o nundo se cobrira de luto, e o intensivel chorara heyo de sentimento. S. Paulo diz que quem pecca torna a crucificar o Filho de Deos : Rursus Ad Hebr. 62 rucifigentes sibimetipsis Filium Dei. Dos Sa- 6. erdotes, que celebrarem no estado da culpa, tenho por certo que o crucificarão de novo; porque se na Cruz foy sacrilegamente sacrificado;

no Altar tambem o sacrificaria o sacrilegamete. Sona Cruz lhe dera o a morte os ministros do sacrificio; no Altar (vista a offensa, que commettem tambem, quanto he desi, lhe tiraria o avida os que em peccado chegassem a celebrar. Bem certo he que a indignidade do celebrante na o diminue o intrinseco valor, e estimação, que este Sacrificio sempre acha diante dos Divinos olhos; mas a mesmo tempo que com hum sacrilegio o offere ce, tira o Ministro, como pode, e quanto he de su parte, a honra, e gloria, que a Deos resulta deste Sacrificio.

400 Passando tambem com a reflexao á segun da parte da materia, que tratamos, na qual vimo que, por virtude deste Sacramento, nós ficamo em Christo, e Christo em nós, porque ficamos huma mesma cousa com Chritto: perguntára quan tas forao as pessoas, que receberao a Christo Sacramentado neite dia de sua solemnidade? E perguntára tambem aos mesmos, que o receberao, qual foy a preparação com que se dispuzerão para em si receber a Christo, e sicar nelle? Eu acho que bem examinados estes dous pontos, servem de illusao para a nossa Fé, e de confirmação para o erro dos que a contradizem. E senao, dizeyme os que deixasteis hoje de commungar. Credes que por meyo deste Sacramento está Christo em nós, e que juntamente com o seu Corpo, e Sangue, nos dá a sua Alma, e a sua Divindade? Credes que ficamos nós em Christo, como diz o Texto do Evangelho; e sabeis que (como dizem os Padres da Igreja) ide alguma sorte nos transformamos em Christo? Respondereis que sim. Pois

do Santissimo Sacramento. omo deixais de commungar a Christo Sacramendo, as mais vezes que se vos permitte? Como erdeis tao grande bem, sem que por essa pera vos fique sentimento algum? Por falta de Fé, por falta de conhecimento de tanto bem, e de nta perda. Oh se quem deixa de commungar conecera o que perde, e o de que se priva! 41 Em huma parabola se propôs Christo condando aos homens, para a grandiosa Cea do Saamento: Homo quidam fecit canam magnam, Luc 14.16. vocavit multos. Escusarao-se os convidados: t caperunt simul omnes excusare. Indignou-se V. 18. itao Christo, e contra ellesproferio esta amea-: Nemo virorum illorum, qui vocati sunt, gu- V. 24. abit cænam meam. Já que os convidey, e se esssarao, nenhum provará da minha Cea. E que stigo he esse para a obstinação, e rebeldia dos onvidados? Se elles se escusarão da Cea, e a reitarao; que castigo he privá los da mesma Cea? ue castigo? Muy grande; porque nenhuma perhaverá neste mundo para os homens, que se uale ao que perdem, quando deixao de comunir a Christo Sacramentado. 42 Deos não póde dar mayor coula do que os dá neste Sacramento: Plus dare non potuit, z Santo Agostinho; porque nos dá a sua Divinde, e nos dá o seu mesmo Filho: e isso perdem que deixão de o commungar. O que se nos dá este Sacramento he o mesmo que se dá aos Bementurados na Gloria. Lá por modo mais feliz, proprio do seu estado beatifico, e glorioso: cá or modo mais admiravel, e proporcionado ao esdo de viadores. Lá manifesto cá encuberto.

Sermao VII.

Lá para ser visto: cá para ser comido. Pergu tay agora se haverá no Ceo algum Bemaventurad que possa estar sem ver a Deos por huma hora, por menos tempo? De nenhuma sorte. Antes algum delles entendesse que por brevissimo ter po estaria sem ver a Deos, se enchera de tao gra de pena por essa perda, que nao seria já Bemave turado. Pois cá na terra, como vivem os silhos seria tao descuidados de receber a Christo Sacr mentado, sem que por isso tenhao pena, ou sem mento algum? Sem duvida, porque ou lhes salta Fé do que se nos dá neste Sacramento; ou lh salta a ponderação do que perdem, quando de xão de o receber.

43 Porém mayor mal incomparavelmente, mayor desgraça he receber a Christo Sacrame tado, sem a ponderação devida a huma Magest de Immensa, Infinita, Tremenda, e Omnipoter te. Oh que temeridade! Oh que sacrilegio ta grande preceber, e commungar a Christo em per cado! Quem assim recebe a Christo Sacrament do, communga a sua propria condemnação, d S. Paulo: Judicium sibi manducat, & bibit. Se rá condemnado como reo de huma conspiraça contra a vida do mesmo Christo: Reus erit Con poris, & Sanguinis Domini, diz o mesmo Apo stolo: Reus est talis cadis dominica, ac si Domi num occidisset, & Christi sanguinem effudisset expuzerao S. Joao Chrysostomo, e Theophilacto Eu, conformando-me com os mesmos Padres dissera que por este sacrilegio se saz quem o co mette em tudo similhante, e em nada inferior

Judas; porque sendo inimigo de Christo pelo pec

cado

Ad Corint, 1 c. 11. V. 29.

Ibid.27.

Chryfost, Theophyl, in hūc loc, do Santissimo Sacramento. 271 do, se mostra amigo seu, para lho entregarem ecramentado.

44 E por ventura os que se julgarem na consencia livres de culpa mortal, e purificados pe-Sacramento da Penitencia, poderão entender e tem a disposição necessaria, para receber a risto Sacramentado? Não vos sey responder a a pergunta. Quem se acha purificado na consencia, he certo que bem póde receber este Saimento: Probet autem seipsum homo, & sic de ne ilio edat. Mas tambem he certo, que nenhupureza em nós será condignamente a que ba-, nenhuma será ajustadamente igual á que deramos todos delejar, e solicitar, para com ella eber-mos a Christo Sacramentado. Houve de carnar o Filho de Deos: e que pureza nao foy cessaria em Maria Santissima para o conceber! is para o recebermos tao dignamente como elle rece, e deve ser recebido, bastará menos pua de espirito? Que vou eu buscar exemplos pavos argumentar ao entendimento, se aquiacho n que vos convencer á vista? Vedes muy bem. ustoso apparato deste Templo, nunca tao visa, e ricamente ornado como agora: e nesta tarvereis muy preciolas armaçõens pelas ruas, eyas estas do grande concurso de todo o povo. para que tanto dispendio, e tanta pompa? Já emos, que para se ornar, e preparar a cala, em Christo Sacramentado havia ser exposto ánosdoração, e as ruas por onde ha de passar o Rey Reys, e o Senhor de todos os Senhores do ndo. Pois naô ha de entrar tambem nos que o côngaõ? Certamente. E com que ornato preparamos

Ad Corint. ibid, v 28.

ald belo

camera, ou The Christo. 1, c. 16.

ramos nós a casa interior, e a camera, em que A alma de vemos receber eita Magestade Tremenda? A cada hu hea com tanto fasto: a talla tao rica: e a camera retrete, em pobre? Lembro-vos (e assim acabo) lembro-v que sereco- e tambem vos rogo, que para receberes este Mol. de la cramento, considereis que nelle entra Christo Ora. Tract. vós, e a ficar em vós, e passais vós a ficar em Ch sto: Qui manducat meam carnem, & bibit me sanguinem, in me manet, & ego in illo. Dispone vos tao puramente para receber a Christo em v e estar nelle, que mereçais unir-vos com elle n ta, e na eterna vida.





# SERMAÖ VIII. N. S. P. A DA GRAÇA,

EM DIA DA EXPECTAC, AM.

Rio de Janeiro, na Igreja de Santa Rita. Anno de 1737.

aria, invenisti gratiam apud Deum: ecce conipies in utero, & paries Filium. Luc.1.v.30.31

§. I.



DIA nos offerece hum empenho, e a devoção nos empenho para outro; porque o dia se confagra á Expectação do Parto da May de Deos, e a devoção solemniza a Senhora da Graça. O

angelho presente em huma só clausula ajuntou a mysteriosa ocurrencia: Invenisti gratiam apud Part. III S Deum:

Sermao VIII. Deum: ecce concipies in utero, & paries Filiu

Da Senhora da Graça fez memoria nas primeir palavras: Invenisti Gratiam; a Expectação de le Parto recopilou nas ultimas: Concipies in uter & paries Filium. E se bem o dia se dedica ma principalmente á Expectação, que á Graça, oC lestial Enviado primeiro se empregou em louvar Senhora da Graça, que em celebrar a Expectaça de seu Parto. Principiou o Archanjo a sua oraça Evangelica por estas palavras: Ave gratia plen e já nellas [diz S. Beda] elogiava a Maria Santi Bed. apud; sima, como Senhora da Graça: Soli Domina gr. tiæ bæc salutatio servabatur. Talvez querend instruir-nos, de que nesta ocurrencia, o titulo c Graça deve ser o nosso primeiro, e principal a sumpto, sem que por isso fattemos á circunstanc da Expectação do Parto, tão desejado da mesm Senhora, quam importante, e necessario para no sa Redempcaõ.

> Senhora da Graça intitulou o Archanjo Maria Santissima, quando she annunciava a Cor ceição, e Parto do Filho de Deos: e se lhe per guntaramos pela propriedade deste titulo, ou por que titulo foy Maria Santiffima instituida Senho ra da Graça; nos respondêra, que por ser a inven tora della: Invenifti gratiam apud Deum. A jo

> ya perdida, 'e sem dono, por direito da nature za he de quem teve a sorte de achá-la; e porque a May de Deos achou a Graça, que perdêra Eva

> com justo titulo se instituio Senhora della. Maria se interpreta Senhora da Graça: Maria Domina

gratiæ interpretatur, diz S. Pedro Chrysologo e quando o Archanjo lhe annunciou, que havia achado

Chrylol. Ser, 142.

dom.

L. Nuquam

ff. de acquirend. rer.

D. Thom, in

Catena.

de N. Senhora da Graça. chado a graça, primeiro lhe proferio o nome: Maria invenisti gratiam: pois quem nao dirá quiz xpressar o Archanjo, que a May de Deoshe Sehora da Graça, por ser inventora della: Maria

Domina gratiæ: Invenisti gratiam.

3 O dominio, e lenhorio não he em todas as oulas o mesmo; porque em humas, só permitte ulo dellas em utilidade propria; em outras, tamem para utilidade alheya: e este, como dizem os loutores, he o dominio, e senhorio perfeito: Jus re, extendens se ad omnem ejus usum, seu difositionem: e para ser pleno o dominio, e perseio tenhorio, que a May de Deos adquirio na Gra-, que achou, lhe concedeo o mesmo Author da raça, não só para si a enchente desia; mas tamem a jurisdição, e direito de a dispender comosco. Admiraveis são as palavias, com que o diz Bernardino de Sena: A' tempore, quo Virgo later concepit in utero Verbum Dei, quandam ut sic dicam) jurisdictionem, seu auctoritatem tinuit in omni Spiritus Sancti processione temrali; ita quòd nulla creatura aliquam à Deo tinuit gratiam, vel virtutem, nisi secundum ip: s piæ Matris dispensationem. Achou Maria Sansima a Graça, da mesma sorte que a perdêra Evas erdeo esta a Graça, e foy a perda para si, e para nós: aria Santissima, como reparadora de Eva, achou ra sra Graça, e para nóstambem; porque a achou mauthoridade de a dispender com nosco, como

rfeita, e plenamente Senhora da Graça. 4 Notavel he o mysterio comprehendido nas lavras, com que o Embaixador Celeste fallou á a Excelsa Rainha: Maria, invenishi gratiam apud Deum:

D. Bernard. tom. I. Ser.

Ifa. 9. 5.

pist, 140.

D. Thom. 3. p. q.27. a.5. ad prim!

Sermao VIII.

Deum: ecce concipies in utero, & paries Filius Vós fois (disse o Archanjo) vós fois a Senhora d Graça; porque assim o está inculcando o nome d Maria, e a sorte de inventora della: Maria, inv nisti gratiam. Mis tendes esta sorte, e aquelle no me, porque haveis de conceber, e parir o Autho da Graça: Ecce concipies inutero, & paries. No tem agora. O Filho concebido era só para a Senho ra, porque em quanto concebido, o tinha em s Concipies in utero. O Filho nascido era tambem pa ra nós: Puer natus est nobis, & Filius datus e nobis. Da mesma sórte: a Graça, que Maria Santi sima achou na Conceição do Verbo, só era para si D. Hier. L. porque nella empregou toda a sua enchente: Qui conceperat eum, in quo omnis plenitudo Divinita tis habitat corporaliter, plena gratia salutatur diz S. Jeronymo. A Graça, que achou no Parto, er para nos communicar tambem: Eum, qui est ple nus omni gratia pariendo, quodammodo gratian ad omnes derivavit: dizo Doutor Angelico. Ma essa Graça achada pela Mãy de Deos, para si na con

> tia: Invenisti gratiam, concipies, & paries. 5 Eu, seguindo a advertencia do Archanjo quando reconheço a May de Deos por Senhora de Graça, naquelle concipies, e naquelle paries, fun darey os dous pólos deste Sermao, em que mostre a Maria Santissima Senhora da Graça, pela que achou para si na Conceição do Filho, e para nós no Parto. No primeiro, tratarey propriamente da Graça da Senhora; e no segundo, tratarey propria-

ceição do Verbo, e para nós no Parto, concorre rao ambas para a constituirem perfeita, e plena mente Senhora da Graça: Maria, Domina gra

mente

de N. Senhora da Graça.

mente da Senhora da Graça: porque no primeiro, mostrarey qual soy a Graça, que a Senhora achou especialmente para si, quando concebeo o Divino Verbo. No segundo, mostrarey a Graça, que achou, para nos communicar por meyo de seu ditoso Paro. Roguemos á Senhora, e May da Graça, queira nesta hora dispender comnosco mais copiosamente as affluencias da Divina Graça.

# AVE MARIA.

Maria, invenisti gratiam apud Deum, ecce concipies in utero, & paries Filium.

# S. II.

Ue Maria Santissima achou para si a Graça, isso he o que mais expressamente disse o Embaixador Celeste: Invenisti gratiam; para lhe declarar a grandeza, e intensao desta raça, lhe propôs logo, que conceberia em seu entre o Divino Verbo: Ecce concipies in utero: or ser a Maternidade o calculo mais ajustado, e a lança mais fiel da Graça, que achoupara si a Mãy Deos, como bem entendeo André Jerofolymino, Arcebispo Cretense, que com santidade, e outrina illustrou o seculo sexto da Igreja: Siquid, Andr. Creod nos superat, in eâ Divina operata est gratia, ten Serm.de mo miretur, intuens ad novum, & ineffabile, Dormit, Virg, od in ea peractum est mysterium. Examinemos ois quam sublime, e elevada he adignidade da ay de Deos, e poderemos seguramente assentar nam eminente he a Graça, com que Maria Santis-Part. III. S iii fima

178 Sermao VIII.

em seu ventre. O commum sentir dos Padres, Doutores com Santo Anselmo, S. Boaventura, San to Thomaz, e Santo Alberto Magno, assenta ser ta alta, e superior a dignidade de May de Deos, qu chega a ser de algum modo immensa, infinita, e ir comprehensivel. Desta conclusao necessariament inferem, que a Graça precisa para tanta dignida de tambem era de alguma sorte immensa, infinite e incomprehensivel: Sicut dignitas dignitatu maternitatis Dei, ad quam electa est Maria, fu immensa, infinita, illimitata, & incompreben bilis: ita & gratia, quâ disposita fuit, & pra venta ad talem dignitatem. Ajustadamente disco rem; porque Deos (como enfina Santo Thomaz a cada hum infunde a fua graça proporcionada mente ao fim a que o pertende exaltar : Dicer dum, quod unicuique à Deo datur gratia, secun dum bot ad quod eligitur; e porque Maria Sar tissima era escolhida, e destinada para huma qua infinita, e immensa dignidade, devia para ella se disposta, e elevada com graça quasi infinita, e qua si immensa. Parece que fallarao os Doutores, de duzindo a sua doutrina da letra do nosso Evange lho.

7 Naõ huma só vez tenho reparado em dize o Archanjo a Maria Santissima, quando lhe expunha o inessavel ponto, e mysterio da Incarnação do Verbo, que achára a Graça: Invenistigratiam Se a Mãy de Deos achou a Graça, em si a tinha e por ventura, aquella Senhora, que com os Anjos tratava tao samiliarmente, e por elles era tan tas vezes levada aos Ceos a comunicar com Deos

podia

SS, PP. & DD. apud Hier, de Ormachea in cant. c. 1. V. 1 2,366.

D. Thom.3 p. q. 27, 2, 1 ad prim.

de N. Senbora da Graça. podia ignorar o estado da Graça, em que se achava, etinha em si? Bem se vê que nao. Logo indisretamente se empenhava o Archanjo em noticiar Maria Santissima a Graça, que tinha em si: Invenisti gratiam. Denenhuma sorte, Nao foy indisrição superflua; foy reconhecer o Archanjo, e nsinuar tambem a Senhora, que era de alguma sore immensa, infinita, e incomprehensivel a Graça por ella achada. Sabem os Filosofos, que o infinio, o immento, e o incomprehentivel, por muito ue se conheça, sempre contêm em si muito mais, ue excede ao nosso conhecimento: Infinitum est d, cujus aliqua pars semper est extra. E porque Graça, que Maria Santissima achou, e em si tiha, para dignamente conceber o Divino Verbo, ra quasi immensa, infinita, e incomprehensivel; em a mesma Senhora a podia conhecer tão pereita, e comprenensivamente, que della lhe nao estasse muito mais ainda, para se conhecer: Eò uod Maria Omnipotentis Mater effecta est, tan- Riquel de um gratia plenitudinem continet, quantam & c. 18. osa Virgo in seipsa percipere non potest: diste- Villan. Ser! no muitos com Santo Thomaz de Villanova. De- virg. lara pois o Archanjo, e dá a conhecer a Maria Sanssima a Graça, que ella tem em si, por she insiuar com rara discrição, que era quasi immensa, sfinita, e incomprehensivel essa Graça, porque em a mesma Senhora a comprehenderia; pois or mais que a conhecesse, muito mais era oque esta Graça the restava ainda para conhecer: Inenisti gratiam: Quantam & ipsa Virgo in seipe percipere non potest. Fallava o Archanjo na Graça de Maria Santissima, equiparando-a, ou me-Siiii dindo-a

Sermao VIII. dindo-a com a Maternidade: Invenisti gratian ecce concipies in utero: e de huma dignidade i finita, immensa, e incomprehensivel, a que a M de Deos fora exaltada, inferia nella humaincon prehensivel, immensa, e infinica Graça, e essa i tentava persuadir: Invenisti gratiam. Ecce co cipies in utero. Sicut dignitas...ita & gratia.

### S. III.

T Sto he o mais que se póde dizer da Gr I ça da Senhora; porque a grandeza del Graça não permitte ao entendimento creado, qu de outra sorte a perceba, ou melhor a expliqu por outros termos. Os Santos Padres não nos diffe rao mais, tantoque na May de Deos igualarao Graça com a Maternidade; porque só poderia ne la a Graça subir a mais intensaõ, e augmento, s fora possivel que Maria Santissima passasse de Mã Richard, à S. de Deos a ser Deos: Maiorem gratiam Maria ha de Laud. V. bere non potuit, nisi ipsa Divinitati uniretur disse profundamente Ricardo de S. Lourenço. Ma se aqui parar o conceito, que formarmos da Graç da Senhora, ainda nos restará por expressar muito do que se involve nesta Graça, e muito do que se póde descobrir ainda neste ponto, e com mais ra zao neste dia; o qual me dá occasiao, eluz, para descobrir, e entender a especialidade mais rara e mais admiravel da Graça da Mãy de Deos.

Examinay a origem da presente festa da Expectação do Parto da Senhora, e achareis foy inf-Vid. Cartha tituida em Espanha por meus Padres Santo Ildegen. tom.2: fonso Arcebispo de Toledo, e S. Fulgencio Bis-

1,7. Homil, 1

de N. Senbora da Graça. de Carthagena, para gloria, e desaggravo de Maa Santissima, contra a temeridade dos que, seguino o erro de Elvidio, negavao a perpetua Virginade da May de Deos. Ainda confessando nella toa a Graça necessaria para conceber o Divino Vero, lhe negavaô a Graça conservativa da Virginade com a Maternidade. Só vinhao a confessar rte da Graça, que houve na Máy de Deos; porne nella a Graça nao foy regulada só pela razao ecifa da Maternidade, senão tambem pela progiosa circunstancia de ser May de Deos sendo irgem, que ainda fez mais admiravela Graça da aternidade. O ser May de Deos he certo que queria na Senhora huma Graça quasi immensa, ne notavel a asseveração com que S. Boaventura affirma: Immensa certè fuit gratia, quâ ipsa D. Bonav, in it plena; mas o ser May de Deos, sendo Virgem, Speculcis. nda foy Graça sobre tanta Graça. Ouvi ao mesmo icardo, tao douto, como devoto de Maria San-Richard, cisima: Maius, & per omnem modum mirabilius, tatus 1.3. virginitate fuisse facundam, & bacest gratia per gratiam. Explico-me.

10 He certo, que pudéra Deos escolher para numa May, na qual nao florecesse olirio da Virndade; e esta possibilidade conheceo muy bem Senhora, quando disse: Quomodo fiet istud, quo- Luc. 1. 34: am virum non cognosco? O que supposto, pergun-. E concebendo-se o Verbo Divino em tal May, e naô fora Virgem, haveria nella toda a Graça ecifa para ser santificada a May de Deos? Cerhe que sim; porque sem ella nao seria digna tal Filho. Mas tambem he certo, que em tal supsição, na que fosse May de Deos se não acharia a Graça

Sermao VIII.

a Graça especial, que unisse a Maternidade con Virgindade, e a pureza inviolada com a fecun dade. Logo o ser May de Deos, sendo Virgem, o mandava especial Graça, alèm da Graça, que · Senhora foy precisa, para ser May de Deos. Se duvida. Não he porêm menos certo, que este f o mayor auge, e a mayor admiração da Graça, q a Senhora achou para li, quando concebeo: venisti gratiam apud Deum. Ecce concipies utero. Mains, & per omnem modum mirabilia in virginitate fuisse facundam, & hac est grat super gratiam.

11 O Archanjo S. Gabriel, e o Profeta Isaia ambos expuzerao quasi pelas mesmas palavras, qu Maria Santissima conceberia em seu ventre o Fill de Deos: Ecce Virgo concipiet, & pariet Filius disse Isaias: Ecce concipies in utero, & pari Filiam, disse o Archanjo. Mas he notoria esta di ferença, que Isaias nenhum encarecimento fez o Graça da Senhora, quando o Archanjo tanto empenhou em encarecê la: Ave gratia plena: i venisti gratiam. Pois como se descuida o Prose ta do mesmo em que taô advertido se mostrou Archanjo? Por ventura podia tanta Graça admira ao Profeta menos, e ao Archanjo mais? Nao; po as a sout rêm o certo he, que em ambos foy a admiração mesma, e a advertencia igual; porque tambem Profeta encareceo a Graça da Senhora, e nell admirou o summo auge, que a fazia mais admirave Disse que havia de conceber sendo Virgem: Eco

Virgo concipiet; e nao fez outra expressão mais de tao eminente Graça; porque na Senhora, o con servar-se a Virgindade com a secundidade, so

o re

de N. Senhora da Graça. remate, e summo encarecimento da Graça, soe a Graça de ser Máy de Deos. Nem o Archanfaltou em nos expor com toda a clareza, o mesque succinta, e compendiosamente insinuou. 12 Saudado á Senhora o Embaixador do Empyo, nao fó disse: Ave gratia plena Dominus tecum. Luc. 1. 28. is cheya de Graça, e Deos está em vós; mas ida lhe accrescentou, que achára diante de Deos pecial Graça: Invenisti gratiam apud Deum. Ibid. 30. uita difficuldade reconhece Santo Thomaz nefespecial, e nova Graça, em quem della estava cheya: Ei quod est plenum, & perfectum, D. Thom. 3. restat aliquid addendum. Se a Senhora estava p.q.27.a.1. eya de Graça: se nella estava Deos, que he a ite, e abismo de toda a Graça; poderia haver da para a Senhora nova Graça sobre tanta Gra-: An super plenitudine (pergunta o Zerda) eri gratiæ adbuc locus remansit? Sim; masqual 16.sea. 4. ia? Nenhuma outra, se nao a Graça especialnte necessaria, para ser May de Deos sendo rgem. Era à Graca conservativa da Virgindade m a fecundidade, diz Alberto Magno: Singuem virginalis uteri fæcunditatem invenisti B. Albert. M? nd Deum. Reparay no como se explicou o Arinjo: Invenisti gratiam apud Deum; achastes ecial Graça diante de Deos. He certo que fó. de Deos Immenso não ha Graça: logo era esado que o Archanjo declarasse, ou advertisse, esse essa esta achada diante de Deos. Assimece; mas foy mysteriosa energia, com que o chanjo quiz entendesse a Senhora, fallava da: ecial Graça, que houve nella para conceber sen-Virgem; porque esta he a Graça, que a nenhu ma

Sermao VIII. ma outra creatura se communicou, e só ha no Ete no Padre, o qual fendo Virgem, em seu ente dimento concebe, e gera o Eterno Filho. Temos no Texto a melhor confirmação desta intelligencia. Entendendo a Senhora, pe que ouvira ao Archanjo, que ella era a escolhic entre todas as mulheres para ser May de Deos, perturbou: Quæ cum audisset turbata est in se Luc. 1. 29. mone ejus; porque temeo, ou receou, que a si exaltação á Maternidade lhe fosse jactura da Vi gindade propria: Quomodo fiet istud, quoniam v rum non cognosco? Perguntava a Senhora. Cap Ibid. v. 34. erubescere, & timere virginitati suæ: explica os Doutores, e Interpretes. O Archanjo pois, qu AA. apud Sylv. in Eneste caso só poderia socegar a perturbação da Se vang. tom. 1 nhora, assegurando-lhe que seria May, sem qu lib. 1. c. 5. q. 29.n.77. por isso deixasse de ser Virgem, o que she diss foy: Nè timeas Maria, invenisti enim gratian apud Deum: ecce concipies in utero, & parie Luc, 1,30.31 filium. Nao temais, Senhora, que achastes par vós aquella Graça, que só em Deos se acha; por que vos foy conferida huma Graça, que com inau dito, e raro milagre, porá em vós a fecundidade de May, sem prejuizo de vossa virginal pureza. 14 A perturbação (assim lhe chama o Texto em que a Senhora esteve, quando ouvia o quelhe annunciava o Archanjo, ainda pede mais reflexao porque ainda nos dará mais luz ao discurso, e mais intelligencia ao mysterio: Quomodo fiet istud, quoniam virum non cognosco? Como serey eu May, fendo Virgem? Perguntava a escolhida para May de Deos. O Archanjo, por socegar na Senhora este cuidado, e nos deixar mais instruidos na Fé des-5: 1

de N. Senhora da Graca. mysterio, lhe respondeo assim: Spiritus Sanus superveniet in te, & virtus Altissimi obum. abit tibi. Virá sobre vós o Espirito Santo, e o ltissimo vos communicará sua virtude. O Altisno he o Eterno Padre, na frasi em que fallava o rchanjo; porque com a mesma intelligencia disse, ie nasceria o Filho do Altissimo: Et Filius Al-Jimi vocabitur. A propria, e nocional virtude Eterno Padre, he a de gerar, e conceber, sen-Virgem, outra Pessoa Divina, que he o Eterno erbo; e esta he a virtude, que viria sobre a Senho-Ouvi a Santo Agostinho: Filium habebis, & men Virginis non amittes; tanta enim est illa 10. Aug. Ser. tentia, ut & Matrem reddat facundam, & vir- Dom. nitatem servet illæsam. Mas nisto mesmo acho idamento, para a duvida que já excitey. Se Ma-Santissima estava cheya de Graça: Gratia plena; nella assistia Deos, por huma especial Graça, que s mais Santos nao houve: Dominus tecum; ainse fazia preciso, que para conceber, sendo Virn, sobre ella viesse o Espirito Santo com nova usao da Graça: Spiritus Sanctus superveniet e? Sim; porque aquella particular virtude, que no Eterno Padre, para, fendo Virgem, conce-, e gerar o Divino Verbo, fóse podia communiá Senhora (postoque cheva de Graça) por meyo nova, e mais admiravel Graça, conservativa da gindade com a Maternidade ; para , á fimilhança Eterno Padre, conceber, e gerar, sendo Virgem: atia plena. Spiritus Sanctus superveniet in te,

virtus Altissimi obumbrabit tibi. Filium ba-

is, & nomen Virginis non amittes.

a culturation of the contract 15 T. Sta he a Graça, que, sobre tao grand Cenchente de Graça, achou Maria Sa tissima parasina Conceição do Filho de Deos: Si galarem Virginalis uteri facunditatem inveni apud Deum; & bec est gratia super gratian porque sobre a Graça da Maternidade, teve a Gr ça da Virgindade fecunda. Equal destas duas Gr ças (para melhor reconhecimento de ambas) fe mayor? Se entre si precisamente as compararmo da sórte que se pódem dittinguir, qual dellas ter superior? Parece que a Graça condigna, e resp Ativa à Maternidade he superior a toda a Graça: a sim como a dignidade de May de Deos só he inferio à uniao substancial, e hypostatica da Divindac com a Humanidade Christo. Mas o certo he, qu a Graça unitiva da Virgindade com a Maternidad em Maria Santissima, he nao só mayor, senao tan bem mais admiravel, que a Graça da Maternidad Bem claramente o resolveo Ricardo de S. Louren ço: Maius & per omnem modum mirabilius, virginitate fuisse fæcundam.

in 16 He mayor); porque na Graça precisament necessaria para ser May de Deos, nao se compri Mende a Graça unitiva da Vingindade com a Mate nidade, pois não era impossível (absolutament fallando) que deixasse de haver esta legunda Gra ça na que fosse May de Deos. He porém certo que na Graça unitiva da Virgindade com a fecun didade se inclue necessariamente a Graça da D vina Maternidade; porque será impossível qu

deix

de N. Senhora da Graça. eixe de ser Máy de Deos, a que for Máy, sendo irgem : Conceptionis modus oftendit effe etiam Alap. in Deum; (diz o Alapide, fallando da Conceiçaoide Luc. c. 1, hritto) concipi enim de Virgine sine viro, inicahat, qui concipiebatur plus esse quam bomiem. He mais admiravel tambem; porque a qual infinita Graça da Maternidade, pela confederao com a Virgindade, se faz ainda mais admira-:1.

.com .110.5

17 De todos os Profetas, foy Isaias singularente empenhado em descrever a Graça, com ie Maria Santissima se disporia para ser May de, eos: e logo no capitulo segundo de sua profecia encareceo assim: Erit in novissimis diebus pra- 11a.2. v.2. ratus mons, domus Domini, in vertice monum, & elevabitur super colles. Haverá hum onte preparado por Deos, para casa, e morada: a, e sera mais alto, e mais sublime que os mais lentados montes. Este monte, e casa de Deos, já vê que he Maria Santissima; a qual sendo por eos escolhida para Mãy sua, tambem por elle soy nada, e preparada com tao eminente Graça, ie excedeo á dos mayores Santos, e ainda á dos njos todos; porque á de todos elles excede a. raça, que he devida, e precisa para a dignidade Mãy de Deos. Ouçamos a exposição de S. Grerio Magno ao Texto de Isaias: Mons quippe it Maria, qua omnem electa creatura altitunem, electionis sua dignitate transcendit. Enando porém o mesmo Profeta a escrever o capilo 53. do seu livro tão cheyo de mysterios, se

rebata em admiraçõens, e principia com esta

efação: Quis credidit auditui nostro? Et bra- Ilai.53. v. I.

chium

Sermao VIII.

chium Domini cui-revelatum est? Quem acred tarato que me me ouvir? Ha por ventura que comprehenda o quanto póde o braço Omnipotent de Deos? Notavel aparato para suspender os an mos, e conciliar attençoens! Declara finalment Ifaias o seu conceito, dizendo assim: Ascendet s cut virgultum coram eo, & sicut radix de terr sitienti. O Texto Hebraico, e a Versao dos Se tenta lerao: Ascendet sicut infans sugens uber Nascerà Christo tenro Infante, alimentando se ac pettos de lua Máy. E esta hea materia para a ad miração do Profeta? Não estava por elle vaticina do já, que o Filho de Deosentre todas as mulhe res escolheria huma, para nella incarnar, e nasce della? Sim: Erit praparatus mons domus Do mini. Pois se agora com tanta admiração conside ra elfa May, e esse Filho: Ascendet sicut infan sugens ubera; como se nao admirou á vista do mes mo, na sua primeira visao, e revelação?

189 Porque na primeira profecia deste myste rio; só contemplava em Maria Santissima a digni dade de May de Deos: Praparatus mons domu Domini. Na segunda, na o só considerava a Senho ra como Mãy de Deos, vendo-a alimentar ao Fi lho: Sugens ubera; mas tambem advertia na Vir gindade, que sendo Máy conservava: Et sicut ra dix de terra sitienti. De uterr Virginis, expoen a Interlineal. Virginitatis privilegium demonstra tur, commenta a Glossa, seguindo a Versão do Aquila. Que Deos haja de ter May; grande cousa he, dizia o Profeta: mas sey, que tem infinita Graça, para dignificar, e preparar a May que es colher: Erit praparatus mons domus Domini

Que

Ibid. V.2.

de N. Senhora da Graça. que haja porém de se conceber, e nascer de hua Virgem: Sicut radix de terra sitienti! De tero Virginis! Isso he ainda mais admiravel: e nto mais, que duvido se me acredite: Quis cre-

dit auditui nostro?

19 A mesma Senhora quando ao Archanjo ivio, que em seu ventre conceberia o Filho de eos, lhe propôsesta duvida: Quomodo fiet istud, coniam virum non cognosco? L. como poderá conber quem he, e sempre será Virgem? Em ser eslhida para May de Deos não duvidou a Senhora. Juxta docreditou ao Archanjo, reconhecendo-o por ver- tioru cum deiro no mysterio, que lhe annunciava; mas não D. Ambros, cançou o como poderia conservar a Virgindade, in Evang. ndo Máy. lá tinha noticia da Graça, que a digni- tom. 1. lib. 12 ava para ser May de Deos: Gratia plena Domi- cap.5. q 45. s tecum; e parece que não comprehendia aquel- 133. excellente, eadmiravel Graça, que, conservanlhe a Virgindade, a disporia para a Maternida-: Quomodo fiet isud, quoniam virum non cog-(co? Quanto he o objecto mais admiravel, e surior, tanto se faz menos perceptivel ao entendinto; e porque a Graça da Virgindade fecunda superior, e mais admiravel, que a da Maternide; por isso no mesmo ponto, em que a Senhoacreditava ser escolhida para a Maternidade, ainse punha a examinar o como seria May, sendo rgem: Quomodo fiet istud, quoniam virumnon

no/co? on a band in the second 20 Discorro que estava Isaias profeticamenouvindo esta conferencia entre a Senhora, e o chanjo, ao tempo em que escrevia estes Mystes; e reflectindo no que se lhe representava, di-Part. III. ria

Arina Rece-

Sermao VIII. ria assim: Se a May de Deos nao comprehende como conceberá, sendo Virgem; quem me ha acreditar ouvindo-me, que na Senhora haverá Gr ça unitiva da Virgindade com a Maternidad Quis credidit auditui nostro? Ascendet sicut i fans sugens ubera, & sicut radix de utero Vir nis? Julgou Isaias que para intelligencia de Graça conservativa da Virgindade, era preci comprehender-se a virtude da Omnipotencia: Br chium Domini cui revelatum est? Tambem á O nipotencia recorreo o Archanjo, para perfuadir Senhora, que nao seria impossível ser May, le jactura da Virgindade: Non erit impossibile ap Deum omne verbum. Para se entender quanta a Graça necessaria para a Maternidade Divina pi cisamente considerada, bastará recorrer-se á car cidade, que para ella tem a creatura raciona porque cabalmente explicará a Graça da Materi dade, quem com S. Bernardino disser, que het da a de que huma creatura racional he capaz, e D. Bernard. toda a esfera da possibilidade: Tanta gratia vi Senel, tom. gini à Domino data est, quantum uni puræ cre I.Serm, 6. tura dari possibile esset. Esta foy a mente, co que o Archanjo disse à Senhora, que estava che de Graça: Gratià plena; porque quanta capac dade se podia achar na Senhora, para em si receb a Divina Graça, toda se encheo, e occupou del Mas para se entender quanta he a Graça da Divi Maternidade com a Virgindade, he precisoapa tar a consideração, e o pensamento de todo o cre do, e recorrer só a quanto se estende o braço Omnipotencia Divina: Brachium Domini cuir velatum est? Non erit impossibile apud Deumon de N. Senhora da Graça.

ve verbum. A razaõ he; porque a Graça unitiva da Virgindade com a Maternidade, ainda se mostra er mais alta, e mais admiravel, que a precisa Graça da Maternidade: Maius, & per omnem modum nirabilius, in virginitate fuise facundam.

### S. V.

D Astantemente se tem mostrado qual D seja a Graça, que a Senhora achou paa si, e a excellencia da mesma Graça. Bem pudeamos dar por concluido o ponto desta primeira arte, se prégaramos a auditorio menos douto: nas como na occasiao presente os conceitos dos uvintes pedem mais attenção, que os do Prégaor, devo satisfazer a huma objecção, que me paece lhes estou ouvindo. Direis que a immensa Fraça, com que Maria Santissima se dignificou paser May de Deos, foy a mesma que lhe conserou a Virgindade, unida com a Maternidade; porue tudo era effeito daquella Graça santificante, e que a Mãy de Deos estava cheya. Logo na Coneição do Filho não achou Maria Santissima espeal Graça para si, além da Graça, que precisamenconrespondia á Maternidade. Assim parece; mas em por isso deixou de haver disserença de huma raça a outra. A razão o mostra; porque a Graça, ue dignificou a Senhora em gráo tão alto, como 2 conveniente para conceber o Filho de Deos, e Graça, que lhe conservou a flor com o fructo, a irgindade com a Maternidade, tinhão diversos feitos, dos quaes bem podia o primeiro existir m o segundo: logo erão diversas Graças. Te-T ii mos

Sermao VIII. mos exemplo para prova, e para mais clareza. Todos os Sacramentos produzem Graça Reding. tom. 5, q.4. que nos santifica; mas a Graça de hum Sacramer a. 1. contr. 1. to he diversa da Graça de outro Sacramento: ner Gonet. tom. 5. ad 3. a.4. póde hum produzir a Graça do outro; porque ca Babenst. tr. 8 da hum delles he instituido para diverso effeite Tambem assim a Graça conservativa da Virginda de com a Maternidade, era Graça com diverso e feito: logo era diversa Graça. Demais. A Graç Sacramental alguma propriedade inclue em si, qu se não acha na Graça não Sacramental, pelo espe cial effeito, que aquella Graça tem, e esta nao D. Thom, 3. Gratia Sacramentalis addit super gratiam com muniter dictam; ensina Santo Thomaz. Dame ma sórte: a Graça, que na Senhora conservou Virgindade unida com a Maternidade, teve algui effeito especial, que não era proprio, e preciso d Graça santificante da May de Deos: logo era diver sa Graça. Vede como o effeito delta legunda Gra ça he claramente distincto, e bem diverso do el feito, que geralmente se acha na Graça santificante 23 He sem duvida, que o effeito daquella Gra ça santificante, com que Maria Santissima se san tificou, e dispôs para ser May de Deos, soy pura mente espiritual; porque era effeito da Graça el piritual, que lhe santificava a alma. Porém a Gra ça, que lhe conservou a Virgindade unida á Ma ternidade, era Graça tambem corporal, porque produzio hum effeito corporal; fazendo que fosse corporalmente Virgem, a que era corporalmente May. Não me aparto da doutrina dos Padres mai veneraveis da Igreja: elles me derao a conhecer na Virgem May esta Graça corporal. Ouvi ao con templativo

de N. Senhora da Graça. mplativo Idiota: Invenisti gratiam apud Deum, Idiot. c.6. dulcissima Virgo: gratiam inquam corporalem; de V. Mar. iia fuisti vas innocentia purissima, virginitas primipila, sine corruptione facunda. Em menos lavras disse o mesmo S. Bernardino de Sena: Ave atiá plena, gratiá inquam spirituali, & corpo- 52. li. Com mais distinção o tinha dito já S. Bernar-: Prior quidem gratia ejus tantum replevet mentem, secunda vero etiam ventrem. Duas aças houve na Senhora (diz o Doutor Maria-, e Melisluo) a primeira foy só espiritual; pore se empregou toda em lhe santificar a alma: a gunda foy corporal tambem; porque sendo em spiritual, no effeito era corporal, poistamhem fantificou o ventre, dignificando-o para a Conção do Filho: e esta Graça corporal foy a convativa da Virgindade com a Maternidade: Innisti gratiam apud Deum, o dulcissima Virgo: itiam inquam corporalem, quia fuisti.... sine

ruptione fæcunda. Allumiada Marcella pelo Espirito Santo, á la dos milagnes que obrava Christo, disse: Bea- Luc, 11, 27. venter quite portavit: ou como expoem Alae: Sanctus debuit esse bic venter. Santo he Alap. hic. iduvida o ventre, que vos concebeo. Parece impropriamente fallou esta mulher Evangeli-Da Graça nao se póde prégar, nem tratar com priedade, lem se recorrer à Theologia : e se permais aos professores della, que cousa seja a Graça. tificante? Respondem: Que he huma qualidade piritual, e sobrenatural, que se infunde na alma, b ra a santificar. Pois como se poderia no ventre rporal de Maria Santissima, infundir a Graça, que

T iii

Part. III.

D. Bern. Hom. 4. Sup. Mislus est.

o fan-

294 Sermao VIII.

o santificasse? Porque na May de Deos houve n só Graça espiritual, senao tambem corporal. Ho ve na Senhora Graça espiritual, como nos mais Sa tos, para lhe santificar a alma: e houve Graça co effeito corporal (como em nenhum dos mais Sa tos) paralhefantificar o corpo. A razão he, diz Bernardo, porque como Maria Santissima hav conceber em si a Deos corporal, e espiritualme te, devia ter Graça espiritual, e corporal tamben D. Bern.cit. que lhe santificasse a alma, e o corpo: Quaten scilicet plenitudo Divinitatis, que antè in ill sicut in multis Sanctorum, spiritualiter habit bat, etiam, sicut in nullo Sanctorum, corporal ter in ipsa habitare incipiat. A santidade da a ma era effeito da Graça espiritual: a santidade d ventre era effeito da Graça corporal; e porqu erão dous os effeitos, duas erão tambem as Graça huma para santificar a alma, outra para santific

Agora se entende a propriedade, com que mulner Evangelica querendo louvar a santidade e Graça do ventre da Senhora, lhe chamou Bem aventurado: Beatus venter. Se aquelle ventre na via, nem podia ver a Deos, em cuja vista consiste Bemaventurança das creaturas; como explica Marcella a Graça, e santidade do ventre da Senhora por hum termo propriamente expressivo da Bem aventurança: Beatus venter? Sem duvida par mostrar assim, que a Graça, e santidade na Made Deos, era não só espiritual, senão também cor poral. Notay. No Ceo para a alma, e para o cor po ha Bemaventurança; porque também os cor

o corpo: Beatus venter: Sanctus debuit effeh

venter.

po

de N. Senhora da Graça. os ferão gloriofos no Ceo. Da meima forte a Graem Maria Santissima. Houve nesta Senhora Graespiritual para a alma, e corporal para o corpo: ttendendo pois a esta proporção, e similhança, plicou Marcella a Graça da Senhora pelos teros proprios da Bemaventurança: Beatus ventera 26 Os Theologos Escolatticos não tratarão da raça corporal; porque se empregão só na espeilação della, em quanto he em si mesmi espirial; mas ainda com asfuas doutrinas nos dao luz, ra conhecimento da Graça corporal no seu effei-. Dizem elles, sem controversia, que à Graça he ma participação da natureza Divina: e com rao; porque como os jultos por virtude da Graça m algumas operaçõens das que fão proprias á nareza Divina, precisamente devem ser pela mesa Graça participantes dessa natureza, que he incipio, e raiz de taes operaçoens. Discorrey ora commigo, supposta a doutrina que ouvistes. aria Santissima se sez participante da natureza Dina, quando corporalmente gerou, e concebeo, ndo Virgem; porque a Virgindade secunda só propria da natureza Divina: logo teve Graça, e corporalmente a dispôs para conceber, e ger, sem detrimento da Virgindade propria. 27 Sirva o Sagrado Texto de confirmar a ra-5: Rorate Cæli desuper, & nubes pluant jus- 112. 45, 8; m, aperiatur terra, & germinet Salvatorem. Versão Arabica lê assim: Gratiam prasta Cæm defuper. Apresentava Isaias esta deprecação Deos: Infundi já, Senhor, a vossa Graça, para ae com ella floreça a terra, e produza o Salvador o mundo. Fallava o Profeta daquella Graça, com T iiii que

Sermao VIII.

que Maria Santissina se disporia para ser Ma de Deos: mas havendo na Senhora huma parte ei piritual, que he a alma, outra terrena, que he o cor po; rogava o Profeta Graça para o corpo terreno e não Graça para a alma espiritual. Ou se pedia hu ma, e outra, só da Graça corporal fazia clara expres sao: Gratiam præsta Cælum desuper. Aperiatu terra, & germinet. Sem duvida quiz o Profet dar-nos conhecimento, e noticia desta corpora Graça, com que necessariamente se devia dispor Senhora, para corporalmente conceber, e gerar Filho de Deos: Aperiatur terra, & germiner Mas quizera eu ouvir tambem do Profeta, que ope ração teria essa Graça corporal, que tao empenha damente rogava? Elle a declarou muy bem. Devi fer huma operação, em que a natureza corporal moi trasse alguma similhança, ou imitação da Divina etal foy a de gerar, sendo Virgem. Notay. 28 Aperiatur terra, & germinet Salvatorem

Abra-se a terra ( orava o Profeta assim) e produ za o fructo da vida, que he o Salvador do mundo Abrir-le a tera, como dizem os Expositores dest Alap, in huc lugar, he florecer. Daqui veyo o nome ao deliciose

Abril, mez em que se abre a terra, porque flore cem as arvores: e neste sentido disse o livro do Proverbios: Aperta sunt prata. Mas se a terra

ha de florecer: Aperiatur; como ha de fructifica juntamente: Et germinet? Ha de produzir ofructo, e conservar a flor: Aperiatur, & germinet Sim; que para esse milagre concorria a virtude da

Graça corporal: Gratiam præsta Cælum desuper. A terra he Maria Santissima, como expoem todos os Commentadores: a flor, a Virgindade, como al-

legoriza

loc.

de N. Senbora da Graça. goriza Laureto: o fructo he Christo Salvador do undo, que assim o dizo Texto; e para a May de eos gerar, e conceber, sendo Virgem, rogava o rofeta a Deoshuma Graça, cuja operação, e efito fosse corporal, unindo a Virgindade com a laternidade: Aperiatur terra, & germinet alvatorem. Tinha profetizado Isaias, que huma irgem havia de ler May de Deos: Ecce Virgo conpiet, & pariet Filium; e ancioso pela execução esta profecia, rogava a Deos que mandasse já o u Unigenito Filho ao mundo: Nubes pluant juum; mas para isso lhe deprecava aquella Graça. ue corporalmente unisse na May de Deos a Virndade com a fecundidade, á similhança da fecundade Divina; porque entendia, que desta Gracorporal seria a May de Deos precisamente orda, para conceber, sendo Virgem: Gratiam æsta Cælum desuper, & nubes pluant justum: veriatur terra, & germinet Salvatorem. Não distera immensa a Graça da Senhora, se toda oubera em sua Alma Santissima, sem se lhe comiunicar tambem ao corpo: antes por essa razão specialmente chêa de Graça, porque a teve não na Alma, senão tambem no corpo, em que unio Maternidade com a Virgindade: e esta he a Graa admiravel, que achou para si a Mãy de Deos na onceição do Divino Verbo: Invenisti gratiam pud Deum: ecce concipies in utero. Singularem irginalis uteri fæcunditatem invenisti apud Deum-

the specificant again from

## S. VI.

29 TT Ista já a Graça da Senhora, na que acho

para si quando concebeo; vejamos a qu

Genef. 17. 19.

Genel, 25.

Genel.33.5.

Luc. 2. 13.

para nós achou, dando-nos em seu Parto o Au thor da Graça: Invenisti gratiam: paries Filium Não sey se neste Parto acho contra mim a razac Os filhos nascem para seus pays. Para Abrahan nasceo Isaac: Sara uxor tua pariet tibi filium Elau, e Jacob nascerao para sua may: Dedit con Genel. 30.1. ceptum Reberca. Rachel pedia filhos para si: D. mihi liberos. Dos filhos que tinha, dizia Jacob que

Deos lhos dera: Parvuli sunt, quos dedit mib Deus. A Zacharias annunciou hum Anjo, que pa ra elle havia de parir Isabel hum filho: Elizabeth uxor tua parcet tibi filium. Logo para a May de Deos era o Filho, que nasceria della; e no Parto mais para si, que para nós, o achava. Assim devêra fer, se em Christo, além da razão de Filho, não houvera a de Author da Graça. Nas produçõens da natureza, o dominio se julga pela posse: nas produçoens da Graça, julga-se o dominio pela communicação. Se Christo não fora Author da Graça, 10 para sua May nascera; mas sendo Author da Graça, e a mesma Graça, devia nascer para todos: Pariendo Beatissima Virgo gratia authorem, quodammodo gratiam ad omnes derivavit.

Diz S. Paulo, que a Graça do Salvador do mundo apparecera para todos os homens: Apparuit enim gratia Dei Salvatoris nostri omnibus hominihus. Que Graça he esta? Perguntao os Santos Padres, e Expositores. Alapide, seguindo a S.

Ad Tit. 2, 11

Ber-

de N. Senhora da Graça. sernardo, e conformando-se mais com o literal o Texto, resolve que esta Graça he o mesmo Christo: Gratia Christi, idest, Christus ipse. Em Alap. hic. eu nascimento appareceo Christo; porque antes e naicer estava occulto no materno ventre. Mas appareceo nascendo, como apparece para todos, que como Filho só devia nascer para sua May? mesmo Apostolo nos declarou a razão, e o mysrio. Deo a Christo o nome de Graça, por ser del-Author: Apparuit gratia; e para todos appacia, porque nascia nelle a Graça para todos: Apruit gratia Dei Salvatoris nostri omnibus minibus: idest, Christus ipse. Duas vezes nalceo hristo: a primeira na Incarnação, e a segunda no irto. Na Incarnação só nascia para sua Máy Sansima: In ea natum est; porque para ella enca- Matth. 1.20. inhava entao, e nella infundia toda a enchente sua Graça: Gratia plena. No Parto a mesma nhora dirigia essa Graça para nós: Pariendo eatissima Virgo gratiæ authorem, quodammodo atiam ad omnes derivavit: por isso nascia enpara nós todoso Authordella: Apparuit gra-Dei Salvatoris nostri omnibus hominibus, id , Christus ip le.

31 Bem; mas nao sey se deo occasião a infese, que totalmente negamos à Mãy de Deos a cão, e o titulo de Senhora da Graça. O Author lla nascia para nós; porque nos foy dado peloerno Padre: Parvulus enim natus est nobis, & lius datus est nobis; pois que dominio, ou que thoridade póde ter Maria Santissima na Graça, em seu Author, se este nos foy dado a nós: Das est nobis; e para nós nasceo: Natus est nobis?

Ila. 9. 6.

Have-

821 7 6

Sermao VIII. Havemos attribuir à May de Deos o que the nai devemos? Nao; mas devemos attribuir a Mari Santissima essa Graça, eo Author della; porque se por meyo do Parto da Senhora, e nascimento de Filho, nos foy dado tao grande bem. Aindaque Author da Graça nos foy dado a nós pelo Eterno Padre, como dadiva; foy dado a Maria Santillim como Filho: Concipies in utero, & paries Filium e se o Author da Graça era Filho, como não sera a May Senhora da Graça delle? He celebre questão assim entre os Theo D. Bern. S. I. logos, como entre os Expositores, se a excellen Jup. Mislus est. Maldon. cia da uniao hypostatica fez que Christo, quanto: in c.z. Luc. VegaTheol, humanidade, fosse isento da patria potestade, con Mar. Palei. que os mais filhos são sugeitos, e subditos a seu 27.cert.4. pays? A opiniao, a meu entender, mais provavel 12 7 responde que não. Assim o resolveo Santo Ildeson. so, enchendo-se de admiração neste ponto: V baberet ancilla in subdito Dominum, ancillam Do. D.Ildef, lib. minus in Prælato: effetque Dominator nascendo 6 de Virg. subditus ancillæ, quam ipse condiderat; sicque ba Mar. c 8. beret ancilla potestatem in subditum Dominum. Do mesmo entender foy o insigne Cancellario Ger-Gerl. Serm, son: Habet veluti authoritatem, & naturale dodeAnnutiat. minium; ad totius mundi Dominum. Logo, e com mais razão, estavão como sugeitos á disposição de Maria Santissima, em quanto May, a Graça, e mais bens sobrenaturaes de Christo, em quanto seu Filho. Sim; infere o mesmo Gerson, e continua dizendo: Et à fortiori, ad id quod buic subject um est D. Athan. Domino. Confirme o Santo Athanasio: Decet Ma-Ser. de Deitrem & quæ Filii sunt possidere. Nascia pois pa-D. Joan Dara nos o Author da Graça; mas como nascendo, maic orat. & de Allupti.

quiz

de N. Senhora da Graça. uiz sujeitar-se á jurisdição, e potestade de May: mbem quiz que a Graça ficasse ao arbitrio della, ra a dispender comnosco, como Senhora, ou ispensadora da Graça de seu Filho. Não posso cusar-me de repetir as palavras, com que o dis-S. Bernardino de Sena: A tempore, quo Virgo later concepit in utero Verbum Dei, quandam ut sic dicam) jurisdictionem, seu auctoritatem supr.n.3. tinuit in omni Spiritus Sancti processione temrali; ita quòd nulla creatura aliquam à Deo tinuit gratiam, vel virtutem, nisi secundumip-

is piæ Matris dispensationem.

33 Naquellas bodas de Caná em Galilêa, que hristo, e sua Mãy Santissima authorizarao assistina ellas, como faltasse o vinho, ensinuou a Seora a Christo, que milagrosamente remediasse alta; e Christo lhe respondeo assim: Quidmihi, Joan, 2. 43 tibi est mulier? Nondum venit hora mea. la peis quam grave difficuldade reconhecem os ntos Padres na exposição destas palavras. Santo gostinho tem para si, que nellas dizia Christo, o ser ainda chegada a hora de se manifestar o ysterio, e razão occulta, que nelle havia para m a Senhora; porque ainda não era tempo de se clarar ao mundo, que elle era Deos, e que Maria ntissima era May de Deos: Nondum venit ho- D. Aug. a. mea, qua ostendam, quid tibi, & mihi sit o Ma- pud Alap.in, huc locum r, scilicet, me ex te assumpsisse naturam humam. Que Christo era Filho da Senhora, sabião dos; mas, que Christo era Deos, e que Maria Sansima era May de Deos, muy poucos erão os que sabiao, nem era ainda tempo de se fazer notorio om aquelle milagre. Bem: mas se Moysés con-

verteo

verteo à vara em serpente, e as agoas do Nilo em se gue, sem ser Deos; como se faria patente, q Maria Santissima era May de Deos, ao passo em q o Filho convertesse a agoa em vinho? Porque no le calo se daria a ver, que a Senhora tinha auth ridade, e poder nasacçoens sobrenaturaes, en lagrosas do Filho; o que só he proprio da May Deos. Os mais filhos são sujeitos aos pays nas a çoens naturaes unicamente; porque só estas s proprias dos mais filhos. Porêm a May de Dec até nas acçoens sobrenaturaes de Christotema thoridade; porque tambem estas são proprias o Filho, que ella concebeo, e gerou, como verdade ra Máy. Fazendo pois Christo aquelle milagro por mandado de Maria Santissima, vinha a ser p tente o mysterio entre a May, e o Filho de Deo O Filho se mostrava ser Deos, obrando milagr por obedecer à May, que so o podia mandar s que elle por natureza pudesse obrar: e só a Des compete obrar milagres por natureza. A May tan bem se mostrava ser May de Deos, nao lhe send isentas as acçoens do Filho, que era Deos; por que nellas, e no mesmo Filho mostrava ter autho ridade, e hum quasi natural dominio: Habet velu ti authoritatem, Enaturale dominium ad totiu mundi Dominum, & à fortiori ad id, quod bui subjectum est Domino.

34 Esta authoridade, que a Máy de Deos teve sobre as acçoens theandricas de Christo, especialmente exerce na distribuição da Graça, co mo Máy que he do Author da Graça: o qual ne nhuma nos quer communicar, sem que por me yo de sua Máy Santissima nos seja paticipada: Ne

de N. Senhora da Graça. o est, cujus misereatur gratia, nist perte, ó ho- D. Germin estissima; disse S. Germano Patriarca de Cons-Mariali. atinopla: Plenitudinem totius boni posuit in de Aqua. laria, ut perinde siguid gratiæ in nobis est, ab ductu. noverimus redundare, disse S. Bernardo; e o rchanjo talvez lhes inspirou esta doutrina. Sauindo a Senhora disse: Ave gratia plena. Tao ofundos Mysterios se comprehendem nestas pavras, que sempre darão materia a novas ponderaens. Cheya de Graça! Parece impossivel; porie quanto a Graça he mayor, e mais intensa, usa mais capacidade, e mayor disposição para ova, e mayor Graça. Logo ao mesmo passo, em ie a Maria Santissima considerar-mos cheya de raça, não estará cheya della; porque estará eno mais disposta, para em si receber dobrada, e ayor Graça. Parece que sim; mastambem he cer-, que a Graça de dous modos se communicou á ay de Deos: de hum modo, para a lantificar; de itro modo, para nos fer por ella communicada, gundo acabamos de ouvir aos Santos Padres. A raça, que santificava a May de Deos, podia augentar-le, por mais que estivesse cheya de Graça: as a que por ella, como Senhora da Graça, nos haa fer communicada, foy huma tao grande enente de Graça, que jamais se não podia augmenr, porque foy toda a Graça de seu Filho. Ouçaos a S. Jeronymo: In Maria totius gratia ple- D. Hier. Ser. tudo, qua in Christo est, venit; quanvis aliter, de Assupt. eve Maria Santissima (dizo Doutor Maximo) mesma enchente de Graça, que em Christo houi mas de outra sorte. Profundissima he a mente Santo, e ainda se não percebe. He certo que a fan-

Sermao VIII. a fantidade em Christo foy incomparavelment

mayor, que em sua May Santissima: logo não te ve a Senhora tanta Graça, como em Christo hou ve. E se a Graça na May era toda a que no Filh houve, como a não teve da mesma sorte? Por que se bem houve em Maria Santissima a Graç toda de Christo, não era toda para a santificar como propria: era para a distribuir tambem, co mo Senhora da Graça de seu Filho. Em Christ houve infinita Graçapara o santificar a elle, e po D. Thom. 3. feus merecimentos se nos communicar a nós. Es Maria Santissima houve a mesma Graça, porqu Gratia Chri- teve a Graça toda de Christo, não para ser con sti potest dici toda ella santificada, mas para a distribuir com nosco, conforme pede a authoridade de May d Author da Graça: Gratia plena. Plenitudinem to tius boni posuit in Maria, ut perinde siquid gra

tiæ in nobis est, ab ea noverimus redundare. 35 Observa Christo entre si, e sua May San tissima a mesma ordem instituida entre elle, e se Eterno Padre, para se nos communicar a Graça He Christo o deposito de todas as Graças do Pa dre; e nenhuma se nos concede, sem que porel le nos seja communicada: Benedixit nos in omn benedictione spirituali in calestibus in Christo Tambem Maria Santislima he deposito fidelissimo de toda a Graça de Christo: In Maria totius gratiæ plenitudo, quæ in Christo est, venit: e nenhu-

ma Graça quer Christo que haja em nós, sem que de Maria Santissima a recebamos: Nihil nos Deus

babere voluit, quod per manus Maria non tran-

desempenhar assim o respeito, que para com sua

May

D. Bern. Ser, 4. in Vig. Nativit.

Ad Ephei, 1.

3.

**Tuxta** Maior

in 3. d. 13. q.

I. Almai. ibid. §. His

suppositis.

p.q.7.a. 11.

infinisa , cò

quod non limitatur,

ubi inquit

siret, diz S. Bernardo; porque como Filho quer

de N. Senhora da Graça. Tay Santissima contrahio pelo nascimento. Mas em porque a Graça do Filho le nos communica or meyo da Máy, nos fica mais difficultosa, ou ienos fegura a impetração della; porque da hora o Parto, em que nos deo o Filho, sempre nos está serecendo a sua Graça: Paries Filium. Paiendo, quodammo do gratiam ad omnes derivavit.

## S. VII.

E U dissera, que havendo na Senhora au-thoridade de nos communicar a Grade seu Filho, muito se deve alentar em nos a perança de a conseguirmos; porque a May de eos he para nós tao pia, que parece mais estiou achar a Graça para nós communicada no Par-, que achar para si a Graçana Incarnação. Bem que a Graça do Parto era dependente da Graça Incarnação: e se a May de Deos não achára a aca de seu Filho para si, a nao pudêra achar panós; porque a Graça, que tem, a fez distribuira da que por ella te nos communica. Mas he duvida que a Senhora, cuja humildade excea de todas as creaturas, nunca rogou a Deos a si a Graça da Maternidade: e nunca cessou de pedir o Author da Graça para os homens toi, senao depois que em sio teve para no-lo dar Parto; como se mais o desejára para nós tonascido, que só para si concebido.

Quando a Senhora deo seu consentimento a nella incarnar o Divino Verbo, fallou ao Arinjo nesta forma: Fiat mihi secundum verbum Luc. 1.38. m: execute-se a vosta segunda palavra. Assim Part. III expli-

B. Albert. M. in hūc locū, ait: Potest etiam ly lecunda, nodinale, ut jenius sit (lecodum verbu tuu ) quod in lalutatione positu eft.

explica o.B. Alberto Magno este profundo, e my sterioso Texto. Duas palavras diste o Archanjo Senhora: Concipies, & paries, haveis de con ceber, e parir. A primeira palavra era da In menesseor. carnação, e a segunda do Parto. O Mesterio d primeira, era o mesmo que o da segunda; ma na acceitação da May de Deos, a segunda pala vra foy a escolhida, e a preferida: Fiat mibi se cundum verbum; porque a primeira se referia Incarnação: Concipies; e a segunda ao Parto Paries; e a May de Deos estimava em mais da a todos os homens o Author da Graça no Parto que o concebê-lo só para si na Incarnação.

38 Nem lhe foy inutil o dictame della prese rencia; porque a mesma Senhora, e May da Gra ça entendeo, que dando-nos o Author da Graç no Parto, o tinha mais para si. Entao mais seu quando he tambem para nós: Fiat mibi jecun dum verbum tuum: faça-se para mim a vossa se gun la palavra, disse a Senhora, e parece nao el tar bem dito; porque na primeira palavra do Ar chanjo se promettia o Filho concebido nella: Con cipies; e na segunda palavra, Paries, se promet tia nascido para nós: Natus est nobis. Pois se Senhora pede o Verbo para nós nascido, confor me a segunda palavra: como entañ o reputa par s: Fiat mihi secundum verbum? Porque quando a Senhora nos dá o Author da Graça, entao o considera mais seu: Paries: Fiat mibi secundum verbum. Escolhia Maria Santistima como para si Fiat mihi; è o que mais desejava era para nos; porque suspirava por nos dar o Author da Graça no Parso: Paries: Fiat mibi secundum verbum.

Os Os

de N. Senhora da Graça. s sette 00 de Maria Santissima nestes sette dies, ne são, senão huns incimos delejos de nos dar o lho, que concebeo? O' se chegára já para mim hora ditosa do Parto mais feliz para o mundo do! O' se a natureza admirada porque conceo huma Virgem, agora já se admirára com o irto da mesma Virgem! O' se quizesse já o Dino Sol, deixando a nuvem que o encerra, mosar seus resplendores ao mundo! O se vira eu para homens todos nascido já o meu Filho! O se déra eu dar já aos homens o Filho de Deos, que ncebi, e tenho em meu ventre! O' se mostrára já aos filhos da culpa o Author da Graça ! Oc por meyo delle nascido, pudéra eu nesta hora caminhar para as almas todas a fua Graca! 39 Cada O destes levava a Maria Santissima m dia inteiro, porque no espaço de todo elle lhe não interrompia o desejo de que se apressas-, e chegasse a hora do Parto: e á força destes sejos chegou a hora de seu Parto, e do Nasciento do Filho. Diz Guerrico Abbade, que o ntre de Maria Santissima era hum Ceo secha-, e rodeado com sette circulos, que sao set-00: O' uterum, qui cœlum est, septem circu- Guer, Abbas constans: Mas se sette circulos fechavao o Filho Deos naquelle ventre celestial, sette OO oabrio (sem oviolar) para que nascesse. Hum O he ma aspiração, e sabemos que a aspiração se desquando fe forma. Em cada hum destes dias! rmava a Senhora huma aspiração, e em cadá piração hum O; mas com a melma aspiração se sfazia hum O, e hum dos circulos do seu ven-, atéque á violencia, e ternura de seus 00, e: V ii de

Apoc. 12. 2.

Carthagen.

Hom. 2.

08 Sermao VIII.

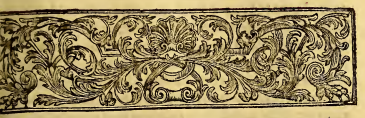
de suas aspiraçoens, chegou a hora de seu suspira do Parto, em que nos deo o Filho nascido. Para conceber em si [ notay bem ] tudo forao na Se nhora reparos, e difficuldades: Quomodo fiet i tud, quoniam virum non cognosco? Para o da nascido, tudo na Senhora forao desejos: e erao ta fervorosos, que a affligiao em quanto se lhe dilata va o Parto: In utero habens clamabat parturien. & cruciabatur ut pariat, diz o Apocalypse. De siderio, quo tenebatur, ut pareret Filium; ex põem o Carthagena: porque na Incarnação, o Conceição do Filho, recebia em si, e para si Author da Graça; porém no Parto a todos com municava o Author Graça, e com elle tambem mesma Graça: Eum, qui est plenus gratia, pa riendo, quodammodo gratiam ad omnes derivavit e isso he o que a Mãy de Deos mais desejava: Fia mihi secundum verbum tuum. Paries Filium,

T Emos ponderado a Graça, que a Senhora achou para si, e para nós: na Incarnação para si, e para nós no Parto. Nas clausinlas do Evangelho presente descobrio Hugo Victorino, que de tres differentes modos soy Maria Santissima honrada, e enriquecida com a Divina Graça; porque houve nella a Graça, de que soy preparada, e cheya, para receber dignamente o Filho de Deos: Gratia plena Dominus tecum. Houve sobre ella a Graça, que a sez sombra do Eterno Padre, para, á similhança delle, conceber, e ser May, sendo Virgem: Spiritus Sanctus superve-

nies

de N. Senhora da Graça. et in te, & virtus Altissimi obumbrabit tibi. ouve Graça, que sahio della, em Christo, e por e se nos communicou para nos salvar: Paries in Allegor. ilium. Ouvi a exposição, e nota de Hugo: Su- de Verb.inr eam ad umbrationem; in ea adfacunditatem; lat. 3. eá ad salvationem. Tudo vimos, e tudo comehendemos nos discursos deste Sermão. Vimos Graça, que houve na Senhora: Gratia plena: achamos que era infinita, immenía, e incomehensivel. Vimos a Graça, que veyo sobre Ma-Santissima: Spiritus Sanctus superveniet in ; e achámos que teve especialmente huma Graça rporal, por cuja virtude, assimilhando-se ao erno Padre; concebeo, e gerou, sendo Virgem. timamente vimos a Graça, que sahio da Senhopara nos, e foy esta o Filho, que nos deo: Pas Filium. Resta-nos agora pedir, e rogar-lhe e pois he Senhora, e May da Graça, queira, ou mo Senhora dispender comnosco liberalmente s the souros da Graça, que tem a seu arbitrio: ou mo May interceder por nós a feu Filho, e Author Graça, para nos communicar os auxilios mais portunos della; com os quaes resistamos aos inigos de nossas almas, vençamos suas tentaçõens, e reçamos ser coroados na Gloria, onde eternaente louvemos a Deos por tanta Graça, e por ta Gloria.

CINCO SERMOENS
nas Tardes das cinco Domingas da Quaresma, prégados no Mosteiro de S. Bento do Rio de Janeiro. Anno de 1738.



## SERMAÖIX. NA TARDE DA PRIMEIRA OMINGA DA QUARESMA.

Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva sias. Jerem. 4. 14.

S. I.



ENDO tao maravilhosa a fabrica do composto humano, que com ella se acredita de admiravel a sabedoria de seu Author:

Mirabilis facta est scientia tua real, 132, 5, 6, ex me; he o coração a parte mais

bre de todo o corpo. He a fonte de que emanao alentos vitaes para todo elle: he tao puro, que o admitte em si a minima corrupção: he o prieiro movel do nosso abbreviado mundo; porte do seu movimento pende o das mais partes ganicas. Mas nesse mesmo coração, onde o Au-

homem a origem de sua morte: e o que em si na admitte corrupção propria, em si fabrica a corrupção da alma; porque assim como as operaçõen do corpo she são todas subordinadas, assim em to das o primeiro delinquente he o coração, que a move: De corde exeunt cogitationes malæ, ho micidia, adulteria, fornicationes, furta, falsa te stimonia, blasphemiæ.

Matth. 15.

Matth. 5. 8.

Agora fica bem clara a razao de dizer Chri sto, que verá a Deos na outra vida, quem nesse conservar pureza de coração: Beati mundo corde quoniam ipsi Deum videbunt. E nao será preciso que tambem as potencias, e os sentidos se conservem puros? Sim; mas para que haja pureza no sentidos, e nas potentias, bastará have la no coração: assim como basta que a fonte seja clara para que as agoas lejao crystallinas. Este foy o dictame com que Jeremias, querendo reparar a condemnação, a que Jerusalem se precipitava com suas culpas, lhe prégava então, ea nós agora, nas palavras do nosso thema, que purificasse o seu coração, se pertendia salvar-le: Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva fias; porque se todos os vicios nascem do coração: De corde exeunt, o coração deve purificar, por meyo de huma geral extirpação de todos os vicios, quem folicita falvar-fe, e gozar da clara vista de Deos no Ceo: Oh se quizeise Deos, que nos deliberassemos todos a purificar desta sorte os nossos coraçõens! Quam segura teriamos a salvação: Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva fias!

o meu desejo he, e tambem será o meu

empe-

NaTarde da primeira Dominga da Quaresma. 313 mpenho, mover-vos (com o favor de Deos) a que urifiqueis vossos coraçõens dos vicios, que em si imittirao, ou por inclinação da natureza depraada, ou pelo trato da humana converfação. Bastaa para este fim, que cada hum reflectisse no perio de sua salvação tão arriscada, em quanto não exrpa os vicios, que traz radicados no coração; las porque nos homens são os genios tão diversos, omo he a natureza diversa em cada hum; nao poendo talvez hum só motivo ser de tanta efficacia, le cheque a convencer, e a converter a muitos, preciso buscar varios meyos para o mesmosim; orque na falta de huns aproveitem outros.

4 Aquelle Doutor Extatico, Dionysio Carthuano, cinco ponderaçõens descobrio, enos aponou, muy poderosas para nos moverem a purificar osso coraçõens, fundadas no conhecimento de nco damnos, que do peccado refultao, e sao ess: Anima deturpatur, Deus inhonoratur, temus amittitur, æterna pæna acquiritur, Diabo- rem.4. v. 144 s exhilaratur. Com qualquer peccado, que se Expes Spiommette (diz o Carthusiano) a alma se assea, ti- pol.a.z. i-se a Deos a honra, perde se o tempo, adquire-se condemnação eterna, e o demonio se alegra. h se soubera o desgracado peccador a quanta mieria se reduz, em commettendo huma culpa grae! Oh se conhecera os males, e os damnos, que esta se originao! Queira Deos, que o saiba eu onderar. Elle queira dar-me o seu espirito, pao persuadir nestas cinco tardes. Em cada huma ellas vos proporey hum dos gravissimos damnos, ue traz comfigo o peccado. Na primeira, vos mol-

rarey a fealdade, que causa na alma: Anima de-

Cart, in Je-

turpatur.

Sermat IX.

turpatur. Na segunda, a injuria, que pelo peccado se faz a Deos: Deus inhonoratur. Na terceira, quan grave seja a perda do tempo, que se nao empregou em servir a Deos, e o meyo de se recuperar: Tempus amittitur. Na quarta, a eterna pena, que se merece pelo peccado: Eterna pana acquiritur. Na quinta, e ultima, o prazer que moitra o demonio quando nos vê caidos na culpa: Diabolus exhilaratur. Está proposta, e distribuida a materia. De meus ouvintes huma só cousa espero, e unicamente lhes peço: Nolite obdurare corda ve-Ara: não obstineis vossos coraçõens ás vozes de meus discursos; porque se dirigem a purifica los, como necessario meyo para a salvação: Lava à malitià cor tuum Jerusalem, ut salva fias. Para o fructo, e felicidade deste empenho santo, roguemos a Deos nos seja propicio, e imploremos o auxilio da Divina Graça, por meyo daquella Virgem purissima, que he May da Graça.

AVE MARIA.

S. II.

Lava à malitià cor tuum ferusalem, ut salva fias.

Primeira consideração, que nos deve mover esticazmente a purificar nossos coraçõens he a da enormidade da culpa; que commettida, assim como se imprime, e recebe na alma, assim nella causa huma sealdade horrenda: Anima deturpatur. Gentio era Seneca, e allumia-

la Tarde da primeira Dominga da Quare sma. 23.5 só da razao, dizia, que ainda com a certeza de e nenhum homem teria noticia do seu peccado, e que Deos lho perdoaria, só pela enormidade da etma culpa, sempre se absteria della: Eth scirem, Senec, relamines ignoraturos, & Deum ignosciturum, ta- tus à Teren adhue peccare nollem ob ipsius peccati tur- 20. tudinem. Tao horrendo aspecto he o de huma lpa mortal, que se Deos quizera empenhar too seu poder, e sabedoria na composição de hum jecto fummamente horrivel, sempre o faria initamente excedido pela deformidade de hum peccado mortal. A unica medida, com que se nala a fealdade da culpa, he a formolura Divi-: e a razaô bem patente he; porque opeccado cessariamente se oppõem á perfeição de Deos: e r força desta opposição, quanto cresce a formoa em Deos, tanto no peccado cresce a defordade, que se lhe oppoem. Daqui se vê, que as-1 como Deos, por mais que se empenhára em mar hum aggregado de toda a formosura possil, naô chegaria a produzir huma formosura igual ua; assim, por mais que intentasse formar hum jecto fummamente horrivel, nunca sahiria com ra de tao horrendo aspecto como o peccado. o dous extremos oppostos, que se estao medin-, e entre si competindo: a formosura em Deos, ra naô ter outra que a iguale; a fealdade no pecdo, para nao achar outra similhante. Se quereis azao desta equiparancia, ouvi a. Deos não pófazer outra formosura igual á sua; porque code a formosura em Deos he infinira, nenhuma tra haverá fóra della, que na formotura Divina não ache comprehendida. Tambem o peccado, por

Sermao IX. por ser huma infinita injuria, que se saz a Deos, contêm tal fealdade, que precisamente ha de comprehender em si toda a enormidade possivel. A cousa mais horrivel que póde considerar o entendimento humano, e Angelico, he oinferno, centro de todo o horror: Ubi sempiternus hor. ror inhabitat. E de todo o inferno qual será o mayor horror? David faz distinção de dous infernos. hum ainda mais profundo, e inferior que o outro plal, 85. 13. Ex inferno inferiori; nao pela distinção dos lugares, mas pela intenfao, e comparação dos tormentos. Inferno, he lugar o mais inferior da terra; e supposto que nesta consideração não póde haver inferno mais, ou menos inferior; com tudo, na ra-220 de tormento ha inferno mais, e menos profundo; porque onde os tormentos não fao iguaes, póde haver hum, que entre todos seja o mayor, e por isso interno mais inferior, e mais profundo. Dizey-me agora, qual será esse inferno inferior, ou esse mais horrivel tormento, que padecem os condemnados no inferno? Se aos Theologos fizeres esta pergunta, responderão todos, que a privação da vista de Deos he a mayor pena dos condemnados, assim como a mayor gloria dos Bemaventurados he ver a Deos. Dizem admiravelmente, mas ferá bem que os expliquemos melhor. Privação, conforme ensinão os Filosofos, he o mesmo que salta, ou perda de alguma forma, por introducção da outra que lhe he opposta, e contra; ria, as quaes ambas fenão podem conservar junta. mente. Assim o calor he privação do frio, a enfermidade he privação da saude, le apena he privação do goito, Da mesma sorte; no inferno a vista das culpas

NaTarde da primeira Dominga da Quare sma. 317 ilpas commettidas he privação da vista de Deos; orque a vista do peccado, formidavelmente prootto, he incompativel com a vista de Deos; sem ie possa aquella vista de tanto horror concorrer ntamente com a clara vista de Deos. Vempois a r a mayor pena de hum condemnado o estar etermente vendo, não a Deos, mas sim os peccados, ie commetteo; porque a vista horrenda dos seus eccados o priva de ver a Deos. Dous objectos tolmente diversos, e distinctos, nem se podem ver. em conhecer juntamente; porque hum ha de ser impedimento a outro. Quem vê, ou conhece hum, se priva de ver, ou conhecer a outro no esmo tempo. Que objectos mais oppostos, e ene si mais repugnantes, do que sao Deos, e opecdo? Pois necessariamente hao de sentir a priação de ver a Deoscos condemnados, que, em ena de suas culpas, se empregao eternamente na sta dellas. Esta pois infeliz troca, e commutaō, que se lhes faz de hum objecto infinitamenglorioso, qual he Deos, por outro infinitamenhorrendo, qual he o peccado, vem a ser o torento mayor para os condemnados. Vendo os emaventurados a Deos, não ha coula que nelle o possao ver; porque em Deos tudo se compreende, e tudo se representa. Só não pódem ver elle immediata, e propriamente o peccado; por ne esta enormidade se naô acha na Divina idéa: eccatum non habet in Deo ideam, diz Santo Tho-D. Thom. 1. az. Os condemnados, pelo contrario, vem os p. q. 15. 2.3. eccados, que commetterao, e só a Deos não odem ver. Essa vista tao horrivel do peccado, la qual trocaraô elles a gloriosa vista de Deos,

he

318 Sermão IX. he o inferno inferiore, porque assim como he mayor tormento do inferno, assim he o seu ma vor horror. 8 Vamos ao Texto de David : Eruisti aninar meam ex inferno inferiori. Vos, Senhor, (dizia Real Profeta) tiraites a minha alma do inferno in ferior. Qual seja o inferno inferior está dito, agora o entendereis melhor, iabendo, quando del le sahio a alma de David. Peccando ette grand Rey primeira vez no adulterio com Bethíabé, tegunda vez no homicidio de Urias, chegou Na than a reprehendê-lo, e o fez com tanto espirito e efficacia, que lhe pos diante dos olhos (quanto pode ser ) huma viva imagem dos peccados, que commettera! Ouvi ao mesmo David: Iniquita Pial. 50. 5. tem meam ego cognosco, & peccatum meum contra me est. Ou como expuzerão S. Jeronymo, e Santo Agostinho: Peccatum meum ante me est. Co D. Hieron. ram me est. Inclinada porém a piedade Divina D. August. contrição de David, lhe rétirou da vista re lheapartou dos olhos essa horrenda imagem de seus peccados: Dominus quoque transtulit peccatum tuum 2, Reg. 12,13 Em quanto David olhava para o formidavel aspecto de seus peccados, experimentava na vista delles o mayor tormento do inferno: por itto, quando de seus olhos se removeo tao horrendo objecto, julgou tambem que Deos o havia tirado do inferior, ou mais profundo do inferno: Peccatum meum contra me est: ante me est. Dominus quoque transtulit peccatum tuum. Eruisti animam meam ex inferno inferiori. Ouvi o commento de Rabbi Salomao, tao intelligente nas Escrituras do antigo Testamento: Nathan Propheta 207 dixit laTarde da primeiraDominga da Quaresmaizzo xit ei: transulit Dominus peccatum tuum; (G undum boc dixit David: eruisti animam meam inferno inferiori.

9 Tanta como isto foy a tribulação do Peninte Rey, vendo o mayor horror do inferno na Idade de suas culpas; segundo a representação; e dellas lhe fez Nathan. Se bem he certo, que as pas de David lhe não forão representadas com ecto tao horrivel, como em si tinhao, porque egára a ser tao medonho, que a qualquer hoem, ainda mais animoso que David, o fizéra morde pasmo, e assombramento. A fabulosa Gener dade inventou, que Medula fora mulher de pernicioso aspecto, que nao deixou com vida uem nella empregoua vista: e, sem ficçao, quem n melhor luz alcançou quam horrivel seja to as-No de hum peccado, entendeo que ficaria sem a qualquer que o chegasse a ver: Siquem Deus Tauler, de mitteret videre peccata sua, sicut ipse videt, Passion. D. x corrumperetur, ac sensibus destrueretun: dif- c. 2. o douto, e pio Taulero, chamado vulgarmeno Doutor Illuminado. A Moytés disse Deos, que nhum homem poderia naturalmente viver, se le a formosura de sua Divina face: Non enim. dehit me homo, Si vivet; porque-naturalmen ! Exod, 33.20 nenhum homem terá vigor, e forças para fusitar, ou sopportar o gozo, e alegria, que causará illa da infinita formosura de Deos. E podereos dizer ( talvez com mais urgente razao) que preria logo quem perfeitamente chegasse a ver'i enormidade de hum peccado mortal. Elle feria: ortal para a alma, e para o corpo tambem, se fovisto. A enormidade, como por sua condição horri-

320 Sermao IX.

horrivel assusta, e atemoriza o animo, he oppota a conservação da vida, mais do que a formosura porque esta recreando a vitalidade, lhe dáma alento. Pois se a formosura de Deos, por ser inf nita, causaria tanto prazer, que tirasse a vida quem a visse: : a fealdade horrenda da culpa, qu compete com a formolura Divina, como nao ma taria, sendo vista?

10 Christo, em quem a humanidade recebi esforços da Divindade, a que estava unida, teme no Horto, chegou ás agonias da morte, (aindaque milagrosamente se lhe dilatou a vida) e suou san

Marc. 14.33 gue: Capit pavere, diz S. Marcos. Et factus is Luc. 22, 43. agonia... factus est sudor ejus, sicut guttæ san & 44. guinis, diz S. Lucas. E de que teme Christo,

> quem a Divindade suggeria alentos para o fortale cer? De que se agonia? De que lhe soge o sangue He muita a variedade, com que respondem os Ex positores Sagrados. O mais conforme á doutrina dos Theologos, com o Doutor Angelico, he: que

> no Horto se atemorizou, e agoniou Christo, pondo-se-lhe huma representação, e imagem dos peccados, a cuja satisfação se obrigava: Peccatorum

numerus, & fæditas cum objiceretur menti illius. Representou-se ao entendimento de Christo hu-D. Thom.3. ma expressa, e distincta imagem de todas as nossas P. 9. 46. 2.6. culpas; e o aspecto dellas foy tao horrendo, que, naô obstante ser fortalecido com a Divindade, se encheo de temor tao vehemente, que em agonias

mortaes logo acabaria a vida, se a nao conservara milagrosamente, para a dar na Cruz: Peccatorum numerus, & fæditas cum objeceretur men-

ti illius: Capit pavere: Factus in agonia.

He

Scribanus de Past. D. cap. 3.

laTarde da primeiraDominga da Quaresma.321 He certo que no Hortonao so serepresenao a Christo as culpas, que por nós havia de safazer, mas tambem os tormentos, que em safação dellas havia de padecer; porque como risto voluntariamente padecia por nossas culpas: latus est quia ipse voluit, devia ter conheci- Ilai,53.70 nto da pena, a que se queria obrigar. Alli vio opprobrios, einjurias, que lhe fariao: os crueis outes, que receberia dos inhumanos ministros da is sacrilega impiedade: a coroa de espinhos, que traspassariao a cabeça: a Cruz, e os cravos n que seria nella cravado: a lança, que lhe rasia o lado: e ultimamente a morte: e nao deseceo Christo à vista de tañ insopportaveis torntos, nem a morte o defanimou. Sem agonia; es com gosto, em toda a sua vida esperava a rte, e suspirava pelos tormentos: Proposito sigaudio, sustinuit Crucem. Temeo porém, ese 12,2, oniou à vista das nossas culpas; porque o aspedellas era para Christo mayor tormento que os os tormentos, por lhe fer ainda maishorrique a morte.

2 Agora se entende a razao tao exquisita, co. discutida pelos Santos Padres, de correr com eto para a terra o sangue, que temeroso, e niado Christo suou no Horto: Factus est sudor s sicut guttæ sanguinis decurrentis in terram. Luc. 22, 44 sterioso caso! Para a terra lhe soge o sangue! s casos de repentina afflicção, perturbado o mo, ficao os homens pálidos, e descorados: que o sangue deixando as partes exteriores, essadamente concorre para o coração, acodinlhe por natural providencia, como á parte mais Part. III.

Sermao IX.

V. Suar. tom.2.in 3, p. difp. 34. 1ect,2,

S. Oaklasti

nobre, para que nao desmaye, ou como á son da vida, para a conservar. Como pois na agon de Christo o sangue, contra a ordem da natureza lhe desampara o interior, e sahindo pelos póro do corpo, foge apressadamente para a terra? Po esta difficuldade, huns dos Expositores, com Sar to Hilario, tem para si que fora milagroso es suar de Christo. Outros (e he o mais seguido do Escholasticos) dizem, que fora natural. Mas qui feria a causa natural desta effusao, ou egressão d fangue, contra a providencia da natureza? Ou a que para o nosso intento me occorre, que, ale de ser propria, heem tudo conforme ao Texto.

13 Nas vistas horrendas, principalmente d alguns phantasmas nocturnos, o unico, e mais ace tado acordo da natureza, he o fugir. Naqueila no te pois, mais que todas triste, e escura, orand Christo no Horto, se representavao em seu enter dimento, e se figuravao com muita distincção es tua phantasia todas as culpas dos homens, com cu ja vilta a mesma fortaleza invencivel de Deos s encheo de temor: Peccatorum numerus, & fa ditas, cum objiceretur menti illius, capit pave re; e o sangue agitado do temor sahia das vêas e desamparava a regiao interior, como fugindo d tao horrenda villa: Et factus est sudor ejus sicu guttæ sanguinis decurrentis in terram. Quand o temor se origina da vista de algum aspecto ex terno, foge o sangue para o interior, acolhendo se ao coração; mas como no Horto fugia o sangudos horriveis phantasmas dos peccados, que n imaginação, e entendimento de Christo se sigura vao interiormente, buscava as extremidades exte-

riores,

NaTarde da primeira Dominga da Quaresma. 323 ores, até sahir pelos póros, a se recolher, ou esnder timido na terra: Guttæ sanguinis decurntis in terram.

14 Oh peccado, que horrenda he a tua fealde, e que horrivel o teu aspecto! A vista de llas culpas fez delmayar em Christo o Divino esrço. Fez que no Horto fugille, como temerode tanta fealdade, aquelle langue, que aos Marres deo fortaleza, para vencerem a morte. Fez e o Filho de Deos potto em agonias, tó por mire contervalle a vida: e precisamente morrêra mais alentado homem, que em tua abominavel formidade empregasse a vista.

15 E com toda esta enormidade na alma viveos nós: e ( o que mais he) muy focegados, e ny satisfeitos com as nossas culpas: Peccavi, & id mihi accidit triste! Que he isto, senao hucegueira voluntaria, com que nao queremos alguma sórte ver as culpas, que commettemos? as conheceramos, o seu aspecto nos perturbáe nos tirára todo o focego. Dizia David, que pois de haver peccado não tinha em si paz. n quietação: Non est par ossibus meis, à facie pial, 37.3. catorum meorum. Quem a David acreditará nes-

caso? Tantos peccadores submergidos em hum r de culpas, sem que lhes possa constar do perdellas, vivem sem remorso, que os inquiete; David, que só tres vezes peccou, e sabia que ava perdoado, e admittido á graça de Deos, não de ter paz comfigo? Sim; porque David, ainda pois de justificado, eainda depois que Deos aparde sua presença aquella imagem, em que than the deo a ver as suas culpas: Dominus

X ii

9110-

Sermao IX.

2.Reg. 12. ₹3.

quoque transtulit peccatum tuum; cuidava mu to em trazer diante dos olhos os seus peccados Peccatum meum coram me est semper: e à vista d tao grande, e tao grave mal, nao podia Davi ter socego, nem paz comfigo. Elle se interpreto a si mesmo: Non est pax ossibus meis à facie pec catorum meorum.

16 Miseravel de quem vive descançado, sen que o inquietem, e atemorizem as culpas, qu commetteo; porque esse anda cego, pois na chega a ver quam horrendas sejao as suas culpa O meimo David depois do adulterio, e depo do homicidio, vivia muy descançado, sem qu estas culpas, sendo tao enormes, e escandalosas o inquietassem, até ser reprehendido por Nathar pois se as culpas, já perdoadas, inquietao, perturbao a Divid santo, como lhe nao tirava o descanço quando peccador? Porque David quando peccador, não olhava para as suas cui pas, como bem advertio Santo Agostinho: Per D. Aug. in catum ejus nondum erat coram eo: post dorsus erat quod fecerat: mas quando arrependido, fanto, não apartava os olhos das culpas, que ti nha commettido: Peccatum meum coram me e

Pial. 50.

## S. III.

semper; e vendo nellas tao abominavel aspecto se inquietava, e se perturbava: Non est pax oss

bus meis à facie peccatorum meorum.

TA' que o mais tempo da vida passais sen memoria, e sem reslexão no estado in terior de vossa alma, nesta hora, quando meno NaTarde da primeira Dominga da Quare sma. 325 enos empregay os olhos do entendimento nas culis, que commettestes, e por hum pouco discory, e ponderay commigo, que fêa, que horreni, e que abominavel estará a alma de hum peccaor, na qual se acha impresso o medonho, e foridavel aspecto de hum peccado mortal! A fealde, ou procede pela falta do que por natureza proprio, ou pela introducção do que he por tureza estranho. Para conhecimento pois da aldade da alma, que está em peccado, reparay que lhe falta, e no que se lhe introduz. Faltae a graça, que a fazia sobrenaturalmente partipante da natureza Divina; e se lhe introduz o ccado, que a faz participante da rebelliao do monio. Falta-lhe a graça, pela qual fe constia filha de Deos; e se lhe introduz o peccado, lo qual se entrega á escravida o do demonio. Fallhe a graça, com a qual era templo da Divinde; e se lhe introduz o peccado, com o qual fendo habitação, ne cala do demonio. Faltava graça, que lhe dava direito á herança e yno do Ceo; e se lhe introduz o peccado, que ondemna à eterna prizao do inferno. Finalnte ( porque este he o ponto mais proprio do To assumpto) lendo a nossa alma pela graca husimilhança de Deos, e por isso tao formosa, a the falta; e pelo peccado, que se the introduz. huma similhança do demonio, e por isso tao , e tao, horrenda.

18 Creou Deos o homem para nelle ter huma imagem, e similhança: Faciamus hominem ad aginem, & similitudinem nostram. E que dis- Genel. 1, 26! nção he esta, que faz o Texto entre aimagem, Part, III. X iii

D. Enfis.

326 Sermao IX.

e a similhança? Se o Texto diz, que creára Dec o homem para sua imagem, não se escusava accre centar, que o creava tambem para sua similhança Não; porque tambem ha imagens faltando-lhes smilhança: Olhais para hum altar, e vedes nel alimagem de hum Santo, sem que o artifice lhe pu desse dar alguma similhança com elle. Porêm co tanto amor, e com tal primor se houve Deos na fo mação do homem, que alêm de o fazer imager fua, tambem o fezia sua similhança: Ad imag nem, & simitudinem. Mas em que razao imagen e em que razao similhança? S. Basilio, S. Jerony mo, Santo Agostinho, S. Bernardo, e outros es põem, que o home m'pela natureza intellectiva h imagem de Deos: e similhanoa, pela Divina graça Imago per principantes rationem: similitudo pe gratiam fanctificantem. Porêm, como opeccad he destruição da graça, com elle se destroe, e ac bala similhança que o homem tem com Deos. Fic fim o homein fendo imagem de Deo mas ja na hesua similhança l'iantoque pecca: Per peccatu in homine penit similitudo Dei, non imago; diz

miliança ficará o homem? Com a do demonio porque o peccado he hum fignete, com que o de monio imprime nas almas a fua fimilhança. Omnio vitia, E peccata funt veluti impressiones, E signacula diabolica turpitudinis, diz Guilherm Pariziense. Desorte que, assimilhança, quando lhe insunda a Divina como Deos imprime em nossas almas a sua similhança, quando lhe insunda a Divina como como de la como

con

Alapidenniela che ring anters & same

infunde a Divina graça; affim o demonio imprim nellas a fua similhança, quando pecçao. O caracter

· Janai?

Guil. Parif.

More.cap.1.

D. Bafil.
D. Hieron.
D. Augu i.

D. Bernard. Alap. hic.

ا مرادارا

Na Tarde da primeira Dominga da Quare sma. 327 om que os fervos de Deos se distinguem, re se conhecem, he a similhança com Deos: e o caracter. om que os escravos do demonio sao conhecidos. e a similhança, que nelles ha com o demonio; a uem se entregao pela culpa: Viede agora, que horendo, e medonho monstro será huma alma em eccado! He certamente hum monstro mais horendo que o demonio; porque he huma chimera com tres fórmas, entre si repugnantes, e incompaiveis. Ha no peccador a fórma natural de homem: .oi .p.dissí na juntamente a similhança com o demonio: Sigacula diabolica turpitudinis; e finalmente ha elle aimagem de Deos: Creavit Deus hominem d imaginem fnam: ad imaginem Dei creavitil um. E que cousa mais horrorosa para o entendinento, e para a luz da razao, do que ver huma alna, sendo ao mesmo tempo fórma de homem, imaem de Deos, e figura do demonio?

20. Como assombrado disse o Profeta Oseas, que o povo de Ifrael vira huma cousa horrenda: In dono Israel vidi horrendum. Não chegou porêm a izer o que vio, talvez por ser de aspecto tao tornidavel, que sem horror se não poderia profeir. Entendem os Expositores Sagrados, que falara Oleas daquelles dous idolos, ou dous bezerros le ouro, que Jeroboao, e as suas Tribus adoravao: dola, & vitulos aureos, quos induxit Jeroboam. Alap, in huc L'onde podia estar nesta, vista aquelle horror tao loc. grande, com que se assombrava Oseas: Vidi borcendum? Nem pela materia, nem pela figura era o torrendos aquelles idolos. Pela materia, não; por que erao de ouro, metal, que alegra o coração hu-

mano: tambem nao pela figura, que eta de bezer-X iiii

ro,

Pial, 90, 4.

328 Dale Sermao IX. Survey

ro, animal que facilmente perde a braveza, e faz domavel. Assim he: mas descobrio o Profe naquelles idolos tres imagens, ou tres figuras, qu armavao hum aspecto necessariamente horrivel, formidavel. Era huma; figura de animal, outra d demonio; outra de Deos. A de animal, porque era figuras de bezerro: Vitulos aureos: a de demo nio, porque erao idolos: Omnes Dii gentium da monia: a de Deos, porque lhes davao a adoração Matth.4. 10. que fo a Deos he devida: Deum tuum adorabi O lume da profecia nao está nos olhos, recebe-s no entendimento. Os olhos só viao huns bezerro de ouro, enao alcançavao mais: o entendiment descobria nelles, alêm da figura desse animal, imagem do demonio, e a imagem de Deos, porqu huma, e outra confundiao com a sua idolatria. E que mayor horror para o entendimento, do que ver como dehuma mesma fundição sahiao em fi gura, e representação, animal, demonio, e Deos

> los aureos, quos induxit Jeroboam? Abri (Senhores) os olhos do entendimento e com a luz da razao vereis em vossas almas, no estado da culpa, huma cousa horrenda. Homem, demonio, e Deos. Homem por natureza: demonio por similhança: Deos por imagem, pois á suaimagem creou o homem. Não pondero aquio facrilegio abominavel, que commette contra Deos, quem em si confunde, em huma mesma substancia, em huma só pessoa, a sua imagem com a do demonio. Attendo só para o horrivel desta figura. He certo, que quanto mais repugnantes, e oppostas são entre si as partes, tanto mais horrivel vem a

fahir

In domo I frael vidi borrendum. Idola, & vitu

NaTarde da primeira Dominga da Quare ma 320 shir o todo, que se compõem dellas: e que partes nais repugnantes sao entre si, que o demonio, e Deos? He Deos infinita luz: o demonio he a somra mais negra, e mais escura do inferno. Deos he fumma alegria das creaturas, que o podem ver; orque na vista de Deos consiste a gloria, e essencial emaventurança dellas: o demonio he taō abomiavel, que o aspecto de hum só demonio he bastanpara atormentar as almas de todos os condemados. Deos he infinitamente amavel, por suainomprehensivel formosura, perfeição, e bondae: o demonio he summamente aborrecivel, por la depravação, e maldade incomparavel. Pois ue aspecto haverá mais horrivel, que o de huna jalma em peccado, na qual se ajuntao a imaem de hum Deos tao claro, tao gloriolo, e tao mavel, com a imagem do demonio tao denegria, tao abominavel, e tao aborrecivel! He sem uvida, que pelo peccado fica huma alma (quano menos) tao horrenda, e féa como o demonio; orque se hum só peccado de pensamento bastou ara fazer horriveis os espiritos Angelicos, sendo screaturas mais nobres, e mais perfeitas, que prouzio a Divina Omnipotencia, como não serão gualmente horriveis as almas, que se affearao, e esio affeando com tantas, e tao enormes culpas! Eu orêm nao duvido que huma alma em peccado eja mais fêa, e mais horrenda, que o demonio; porue alêm da enormidade, que a culpa imprime nel-, accresce mais a conjunção, ou composição sacriga, e execravel de dous extremos tao oppostos, cono são entre si a imagem de Deos profanada com a o demonio, que ainda fazem a alma mais horren-S. IV. a: Vidi borrendum.

outofe i : e.a. od : a.a. ova oce. te i · Pariston II Da lis at S. IV. Commences and Contracting of the property of the same

Sta he a fealdade, em que fica hum Calma pelo peccado; se bem que, com a formoiura, e a fealdade são objecto dos olhos, nao dos ouvidos, nunca fe poderá etta explicar e descrever, como necessario fora, para haver mos della perfeito conhecimento: mas Deos, qu tanto ama, e estima as almas, que creou á ju imagem, e fez á sua similhança, e as remio tam bem com o preço do Sangue, e Vida de seu Uni genito Filho, algumas vezes se dignou de mostra visivelmente a fealdade inexplicavel da que est em peccado (fegundo aos homens se póde repre sentar) para que com a enormidade do que se che gou a ver, temao, e fujao os homens de se redu zir a tanta fealdade, peccando. Pelbarto refere de hum foldado, que se recolhia para sua casa, de pois de commetter hum peccado em materia de incontinencia, e ao passar de hum campo, em que pastavaô muitos, e varios gados, todos botaraô a fugir com furiolo impeto, dando terriveis bramidos, nunca d'antes ouvidos. Os pattores attonitos e confuios pela novidade, examinando a caufa della, virao no soldado tao horrendo aspecto, que cheyos de pavor, e com espantosos gritos, a toda pressa bulcavao huma Igreja, que estava perto, discorrendo que só o sagrado lhes poderia servir de afylo. Acodio o Parocho, mais morto que vivo, e só tratava de fechar as portas da Igreja, porque nem se atrevia a empregar a vistanaquelle aspecto,que julgava ser de alguma furia infernal. . 23 Oc

Pelbart. Serm. 3. in Dom.6. post Pentecost.

NaTarde da primeira Dominga da Quaresma, 334 23 Occorre-me neste caso o de Samuel com aul. Quando este, depois de confeguir huma insine victoria, em que destruio todo o Reyno de malech, e prisionou ao seu Rey Agag, voltava om huma importante preza, Samuel lhe sahe ao acontro, eo reprehende por não haver executao contra Amalech, e seu Rey, quanto lhe foy orenado por Deos. E diz o Texto, que Samuel epois disto nunca mais vira a Saul: Non vidit 1, Reg. c. 151 amuel ultra Saul, usque in diem mortis suæ. V.35. orêm se com advertencia lermos a sagrada Histoa, acharemos que muito depois, estando Samuel n Naioth de Ramatha, estevetambem Saul, e no oro dos Profetantes cantava em presença de Saquel: Prophetavitque cum cateris coram Sa- C.19.24. uele. Pois se ainda houve occasiao de Saul estar a presença de Samuel, como podia Samuel deiar de ver à Saul? Porque se retirava, e esconia delle, diz a Glossa: Quia abscondit se. Samuel, Glos ordina bendo que Saul estava em peccado; chorava a ia delgraça, e rogava por ellera Deos: Veruma C.15.35. amen lugebat Samuel Saul; e nem por isso tinha nimo para o ver: porque o peccado o represeniva taô horrivel, que se nao atrevia a pôr nelle os lhos, aindaque o tivesse presente: Non vidit Sawel ultra Saul, usque in diem mortis sua. 24 Quando no corpo do peccador o aspecto he no medonho, que tal será na alma, onde o peccao propriamente faz a fua impressa !: Santa The . S Ther. lib. 1 esa vio huma alma no estado da culpa, e o que para c.2. Santa foy de mayor confusao, é para nos se pode

azer mais perceptivel, he sque dendo a alma por ua nobreza hum espirito mais puro, mais claro, e

332 Sermat IX. mais suzido que o crystal, em que o Sol emprega força, e luz de seus rayos, se tornou tao negra, tao escura, como anoite mais tenebrosa. Não m admira; porque tambem aquelle Anjo supremo d toda a multidao Angelica, Principe dos que sere bellarao, entre todos era como a Estrella d'Alv entre as mais Estrellas, levando a todos excesso n luz, que resplendecia nelle: Lucifer, qui man oriebaris: e huma culpa bastou para o denegrir, fazer o Principe das trevas. 25 E que diraõ em hum caso destes os Filosofos e os Criticos, que avaliao por encarecimento a doutrinas dos Prégadores, se nao concordao con as suas Fisicas, ecom os seus discursos? Dirao, que o peccado he huma entidade moral, que não póde produzir effeito fisico em nossos corpos, emeno póde nas nossas almas manchar a natural pureza ou escurecer a claridade, que tempela nobreza de seu espirito. Mas guardem elles as suas doutrinas tao cheyas de presumpção, como vazias de verdade que o conhecimento do peccado, e dos seus effeitos não pertence ás Filosofias naturaes, só se acha nas Escrituras Divinas: e o que nos ensinao estas he que a fealdade de hum peccado basta para affear não só o corpo, e alma de quem o contrahio, mas tambem o mundo todo; porque nelle se cômetteo. 26 Vede este Solta o brilhante, despedindo de si tao dilatada copia de luzes, que basta para allumiar hum emisferio. Vede a Lua ta o clara, que faz desapparecer as Estrellas, e tão formosa, que com ella se alegra a mesma noite. E será esta (dizey-me) aluz, ea formosnra, com que o Sol, ea Lua forao creados por Deos lá no principio do mundo? En-0 111 tendereis

NaTarde da primeira Dominga da Quaresma, 333 endereis que sim; mas S. Jeronymo, Aymo, e An-Imo Laudulense, a quem segue Santo Thomaz, suppl. 3.p. sentao que antes de Adam peccar, o Sol, e a Lua esplendeciao sette vezes em dobro mais do que s vemos hoje luzir: porém que a culpa do prineiro homem, com as mais que della se origina ao, affeando todo o Univerto, desluzirao tamem os astros: Lapsu hominis Sol, & Luna suo Alap.in Geumine minorata. Fundaõ-se no Sagrado Texto. 27 Diz Isaias que no sim do mundo, depois ue hum diluvio de fogo reduzir a cinzas quanto abricarao os homens, e quanto produzio a natueza, resplendecerá tanto a Lua como agora o Sol: este sette vezes mais do que se mostra luzir; porue a sua luz será tanta, como foy nos sette primeios dias do mundo: Erit lux Luna sicut lux Solis, of lux Solis erit septempliciter, sicut lux septem Interl, ibid! ierum. Ouvi ao Loudulense, Author da Glossa & Magis. in nterlinial: Scilicet, quando creatus est mundus. cap.de qualogo a Lua nos primeiros dias do mundo refe lic.luminar, lendecia muito mais do que hoje; porque nao reslendece hoje o Sol mais do que ella resplendecia ntao. E o Soltambem, como se infere, resplenlece hoje muito menos do que entao luzia. Sim; porque entaô luzia sette vezes mais do que reslendece hoje. E que causa haveria depois do settino dia do mundo, que desfez na formolura dos nayores astros, e lhes diminuio a luz? O peccalo, que depois do settimo dia commetteo oprimeio homem. Foy este creado no sexto dia do mundo, e naodiza Escritura, que nesse dia peccasses. Do settimo dia diz o Texto, que o abençoára Deos, e que deseançara nelle; e nesse dia nao falla em que

Ifai. 30. 26.

334 Sermao IX.

que Adam peccasse: e já se vê que se Adam pec cára no dia settimo, nem Deos abençoára tal di nem nelle tivéra o seu descanço. Passado esse dia refere logo o Texto que peccára Adam, e pel ordem da historia, ou se prova, ou bem se colhe que peccárao os nossos primeiros pays no oitavo di da creação do mundo. Tanta pois foy a deformi dade do seu peccado, e dos nossos comprehendido nelle, que tirárao á terra a amenidade; ás agoas pureza; aos ares atemperança; e por meyo delle communicárao sua fealdade ao Sol, eá Lua, ac diminuirem as suas luzes, não lhes deixando mai da fettima parte dos resplendores que tinhao d'an tes: Erit lux Lunæ sicut lux Solis, & lux Soli septempliciter sicut lux septem dierum. Scilicet quando creatus est mundus. Nem os elementos nem os astros são sujeitos capazes de peccado, ot do seu esseito; mas nao se eximirao da sealdade del le; porque tambem della participaraô. Nem a dis tancia isentou a Lua, nem os rayos defenderao o Sol, para que se não affeassem: Pois a alma, authora immediata da culpa, e materia de tao abominavel fórma, porque a recebe em si, como nao perderá toda a sua formosura? Como naô ficará horrenda pelo peccado: Anima deturpatur?

## S. V.

Om a consideração de tanta sealdade pertende o nosso Interprete, e Doutor Extatico, excitar-nos a purificar nossa almas, da enormidade em que se achao, pelos peccados que commetterão: e me parece que o viremos a fa-

Na Tarde da primeira Dominga da Quare sma. 335 er sem duvida, se confrontarmos esta fealdade om a formosura da alma, antes de se affear com a ulpa. Chorava Jeremias o estrago de Jerusalem, otando o que diriao della destruida, os que d'anes celebrava o com admiração fua formofura: Hac. Threst, 2, 15 ine est urbs, dicentes, perfecti decóris, gaudium niversa terra? Basta que em talessado (diriao) eyo a parar huma Cidade tão formola, que serla de admiração, e prazer aos que de todo o muno concorriao a ella, pelo desejo de a ver! Desorque a ruina de Jerusalem destruida não fora o fensivel para Jeremias, se lhe faltara o conhemento da formosura della. Tambem nós, se quiermos sentir, e chorar o enorme estado a que peculpa se reduzem as noslas almas, dèvemos resleir primeiro sobre a formosura de huma alma, anes de se affear com a culpa.

29 Aindaque toda a formosura visivel he inomparavelmente inferior á de huma alma racioal; com tudo, esta lá se decifra na formosura de rusalem, com bastante propriedade; pois della valeo tambem Salomão para dar huma similhanáformosura de sua Esposa: Pulchra es amicamea, Cant.6.3; avis, & decora, sicut Hierusalem. Formosura m o menor defeito (mais que a de Jerusalem) e a danossa alma. Urbs perfecti decoris; porque ara sahir perfeitissima na formolura esta obra das ãos de Deos, se empenhárao as Tres Divinas

essoas, como cuidadosamente applicadas na belza, e formosura della: Faciamus hominem. Aleria de toda a terra he huma alma racional: Gau-

ium universæ terræ, e aos mesmos Ceos póde rvir de alegria; porque tanto excede na formoiura

336 Sermao IX.

sura a todo o visivel, que huma só alma bastaria pa ra elevar, e encher de admiração, e gozo todo mundo, se a pudesse ver. Empenhao-le os Santo Padres em nos dar alguma intelligencia, ou algun conceito da natural formosura de huma alma ra cional (prescindindo de toda a graça, e dote sobre natural, attendendo só á nobreza, e excellencia d sua substancia espiritual) e nenhum chegou aind a descrevê-la ajustadamente; porque lhes falta o ex pressoens, e termos proprios, com que se expliquem

30. O Author Imperfeito disse que, na estima ção de Deos, nenhuma cousa visivel se póde com parar com a formosura de nossa alma, por serella c fim immediato, e proximo de crear Deos o Ceo, Terra, o Mar, e as creaturas que enchem tanta ma china: e porque o mesmo tinhao dito já Philo He breo, Lactancio Firmiano, e Santo Ambrosio, ac crescentou que mais se deleita Deos pela creaças 38. ad Ho. de huma alma, que pela formação do Ceo, em que tem a sua Corte: Apud Deum visibilium nibil ho mini par; nam & Calum, & Terra, & Mare pro pter eum fecit. S in eo magis quam in Calo dele. ctatur inhabitans. Disse muito; mas he certo que ainda se explicou pouco. S. Bernardino de Sena, empenhando-se a dizer mais, entrou com miudeza a ponderar a formosura natural de nossa alma, fazendo huma calculação admiravel, para a qual delprezou todas as cousas terrenas, (que todas sao despreziveis para a nossa alma, pois sao terrenas) e pondo o pensamento nos Ceos, discorreo assim: O Ceo Crystallino he mais formoso dez vezes que o Ceo Estrellado.. O Ceo Empyreo dez vezes excede ao Crystallino na formosura. A nossa alma

porêm

Phil.lib. 1. de Monarchia Lactat. lib, de ira Dei.c. 14.D. Ambr. Epist rent, Imperfect, Homil. 89,

NaTarde de primeira Dominga da Quare sma. 337 rêm, ainda he dez vezes mais formola que o p. Bern. o Empyreo: Cælum Crystallinum est decies pul tom,2,Serm rius quam sit Calum Stellatum. Calum Em- 40. reum est decies pulchrius quam Calum Crystal um: & anima est decies pulchrior, quam Cæ n Empyreum. De todo o visivel a cousa mais mosa he o Ceo Empyreo, mais puro, mais claro, nais luminoso que o mesmo Sol, como está incando o proprio vocabulo de Empyreo; nem ha ra que mais encareçamos a formosura daquelle o, que Deos escolheo para nelle assentar a sua rte bemaventurada, onde aos Santos se mani- Conimbr. la glorioso. Pois entendey, diz o Santo, que a 2.c.5, q.1.2. si alma ainda he dez vezes mais formosa que o 2. Hurt. d. 2. o Empyreo: Anima est decies pulchrior, quam propriet. S. Lum Empyreum. S. Ovied.de Cœl. punct; 31 Parecerá que fallou o Santo encarecida. 4, n. 1. nte; e com tudo he certo que ainda disse pouco. nuy pouco: porque o Ceo Empyreo, por mais moso que se considere, sempre he inanimado, orporeo, e nao póde comparar, fe na formosura n huma alma espiritual, vivente, e racional. O smo Santo Doutor reflectindo no pouco, que era, e como se em tão diminuta comparação si D. Berneste a affronta à formolura de nossa alma, entra a tatus, plicar-se melhor na materia, e diz assim: Si Deus aret plures mundos, quot sunt Stella in Calo. tinentes singulos omnia contenta in isto mundo, esent ita pulchri, sicut est anima. Se Deoscreáitos mais mundos que tantos fossem quantas sao Estrellas todas do Ceo, e em cada hum delles zera toda a formosura, que ha neste mundo, nao garia todo esse cumulo de formosura a igua-Part. III lar

Tak on Roan Cab Serman IX ming at ob as ?

ose d'far a de huma só alma. Agora sim acho eu que explicoubem o Santo; porque nos veyo a dizer, que a nossa alma, vezes sem conto, e sem numero, he ma formosa que o Ceo Empyreo, e que o mundo tod Persistindo S. Bernardino nesta verdade, em con quencia della accrescenta, que se algum home chegara a ver huma alma com toda a sua formosur e gloria, discorrêra que nem o meimo Deos a exc dia na formosura: Audeo dicere, quod si esset po bile quod homo incarnatus posset videre anima in abstracto glorificatam, ipse non crederet Don tore pulchriorem. . . b. that a sent of war

32 A razao de tudo he; porque Deos creou homem a sua imagem, e similhança: Creavit De Genel. 1.27. bominem ad imaginem, & similitudinem suam; lo no homem ha de haver huma formosura, que se similhe à do mesmo Deos. Hum excellente arti ce empenhado em tirar algum retrato, poem ne a formosura do original, como se a reproduzir competindo com a natureza. Assim Deos: quiz i tratar se, e creou a alma racional, vivente, espiritus e intellectiva, com trespotencias diffinctas em hi mesma substancia: e bastando a nobreza deste se para na formofura imitar a Deos, assim como oin ta na similhança, ainda quiz mais que houvesse alma huma luz, ou hum resplendor similhante resplendor immenso, e à infinita luz, que sahe das Divina face, para mais seassimilhar a ella. Naose se affim o diffe David: Signatum est super nos l

Pfal. 4. 7.

Lorin, in hunc, Pfal.

Tertul.apud preta o grande Tertulliano. Pois se tanta heaso mosura de nossa alma, e tao parecida coma do me mo Deos, nao lerá encarecimento, que tanto exc

men vultus tui Domine; mas sey, que assim ointe

la Tarde da primeir à Domingu da Quaresma. 339; à sormosura de todo o mundo; nem terá de aderar, que, vista a formosura da alma, se enganaste o curso, entendendo que nem a sormosura Divinade ser mayor: Non crederet Deum, esse pulchrio-la pup ob no esta se son esta como sur esta pulchrio-la pup ob no esta se son esta como sur esta como esta como

ecurulo anderia aleu **(IV) n.2** Elpolo aquel a caó fi nun a como delocata Bipolise Relucadeo , e co

13 PC Ubamos agora deponto, e ponhamos o pensamento na sobrenatural formosura huma alma; reveilida com o habito riquifficho: Divina graça ornada preciosamente com as joinestimaveis da Fé, Esperança, e Caridadel En formola estará! Se a natureza fez a nossa alma: formofa, quanto mais formofara fará a graça; aeleva a hum estado superior a toda a natureza 31 nayor formofura natural de nossa alma se reduzi rimagem de Deos; e quanto feramayor a forfura della, fendo pela graça não fó imagem, mas bem similhança do mesmo Deos! Huma alma; , alêm da sua natural formosura conserva a forsura fobrenatural; que lhe dá a graça, só com a mosura Divina se compara. Só com ella (cofeu exemplar, e original) fe explica bem: afcomo a formosura Divina não se nos da mea conhecer nesta vida, que pela formosura de na alma a que está em graça de entre como o or

Reparando o Divino Esposo na formosura ua Esposa, disse como admirado: Ecce tu pula es amica mea: ecce tu pulchraes. Esposa mis, sois por admiração formosa: Ecce tu pulca es: sois absolutamente, esobre todo o encamento sormosa: Ecce tu pulcra es. Duas vezes lmirou formosa; porque como a Esposa era hus

Cant. 1, 15.

340 MANTE Sermat TX. 1900 ma alma no estado da graça: Amica mea; duas v zes era por admiração formosa. Huma vez so mosa, pela natural formosura da alma: outra ve formosa, pela graça sobrenatural, que ainda a saz mais formosa. E que responderia, ou de que sor. conresponderia a seu Divino Esposo aquella tao fo mosa, como discreta Esposa? Respondeo, e co respondeo assim: Ecce tu pulcher es, dilecte m & decorus. Espolo meu, tambem a vossa formos raduas vezes he admiravel. Muy curtamete se ho ve a Esposa (140 que parece) quando mais se dev mostrar encarecida. He certo que a formosura Div na excede infinitamente a formosura das mais pe feitas, e mais santas almas: pois se a Esposa santa qu fazer elogios a formolura Divina como a encarec nao mais do que a sua propria formosura foy encar cida pelo Divino Esposo? Porque a formosura Div na se dá bem a entender, e a conhecer pela formos ra de huma alma; que está em graça; nem ha mer mais proporcionado para o conhecimento della: a sim como a formosura de huma alma justificada, fanta, só pela formosura Divina se explica bem. P isso o encarecimento da formosura de huma aln justa foy o expressivo da formosura Divina : e o el gio da formosura Divina soy o melhordictame, p ra se conhecer a formosura de huma almasantific da com agraça: Ecce tu pulchra es, amica mea,e ce tu pulchra es. Ecce tu pulcher es, dilecte m & decorus. Talvez quiz dizer a discretissima Espe sa: Que tendes, Senhor, que encarecer a mini formosuradi Que achaisinella digno de volla ac miração? Olhay para vos, e vereis melhor o que ac mirais, ou encareceis em mim: Ecce tu pulcher e.

porqu

NaTarde da primeira Dominga da Quare [ma. 341 orque eu não fou mais do que huma imagem, e fiilhança vossa. Em vos está o original de que eu sou opia; mastao fiel; etao propria, que assim como vós expressais bem a formosura de minha alma: cce tu pulchra es amica mea; assim esta he a que elhor dá a conhecer a volta formofura: Eccetuulcher es dilecte mi; porque della me faz a vossa raça participante.

35 A graça, como dizem as Escrituras, e ensiza Divina: Pretiofa nobes promissa donavit, ut Lett.c. r er bæc efficiamini divinæ consortes nituræ. Elhuma alma em graça, e participa realmente da tureza de Deos, por modo, cuja intelligencia, e plicação não he deste lugar: pois como não parcipará tambem de sua formosura? Desposa se eos com as nossas almas, quando lhes infunde sua graça: e qual seria o esposo; que tendo em u arbitrio, não escolhesse para à sua esposa a forolura mais rara, e mais excellente, até onde puse chegar o pincel da sua idea, e a execução do 1 desejo? Se Deos não fizera as almas, com que se sposa, quanto póde ser, tao formosas como elle ,nao lhes daria formofura digna de seu emprego, e seu amor. Para as fazer dignas de se desposarem m elle, as ha de fazer similhantes a si mesmo na molura. Não podem as almas fer essencial; e offancialmente tão formosas como Deos; mas la graça podem accidentalmente participar de a mesma formosura, assim como participao de sua esma natureza; para que supposto o nao igualem; assimilhem a elle, e o imitem na formosura: e ō só o imitem, mas (le pode ser) o admirem tam-Part. III.

Isid, v. v.

342 Andrew S Sermao IX. Bank In San San bem; porque até o mesmo Deos se mostra como ac mirado, vendo tanta formofura em huma alma qu está em graça: Ecce tu pulchra es amica mea. E. ce, significat admirationem, diz Ghislerio na es

Ghisl. in cant. C. I. Y. 16.

Threnor.4.

polição, deste lugar.

month ; who a . . S. VII. 36, Gona que temos já ponderado qua 1 rara, eadmiravel seja a formosura d huma alma por sua natural nobreza, e perfeição, muito mais pela graça que a santifica, se manifest 1 9 7.95 .. melhor quam lastimosa, e sensivel he a fealdade a que se reduz pelo peccado; por que tanto deve abominar, e sentir esta fealdade, quanto s deve estimar aquella formosura. Em continuo prat to se desfazia aquelle triste Profeta Jeremias, ver do os naturaes de Jerusalem tao affeados no cat veiro de Babylonia, que nem de si mesmostinhaos milhança: Denigrata est super carbones facie eorum, & non sunt cogniti in plateis. Eu cor demnára por indiscreto o sentimento de Jeremia Que elle chorasse a sorte inseliz de seus naturaes, en muy justo; porque vendo-os arrastar cadêas n

cativeiro, perdida a liberdade, eestimação, con que os vira na patria; tinha urgente motivo de f lastimares porém que fundasse a sua pena em o ver desconhecidamente affeados, quando nao er este o seu mayor, e principal infortunio? Sim porque o Profeta comparava essa sealdade com antiga gentileza, e rara formosura, que nelles vi

1bid. v. 7.

ra iri

ra, quando, com bizarria, e fasto passeavao, d'an tes em Jerusalem: Candidiores Nazarai ejus ni ve, nitidiores laste, rubicumdiores ebore anti quo, saphiro pulchriores; e não podia sem grave

no pena

Na Tarde da primeira Dominga da Quare sma. 3.43. ena confiderar tanta formosura ignominiotamenaffeada.

37 Choremos nós tambem, e com mais razzo, fealdade a que reduzimos nossas almas, pelos pecidos que commettemos ; labendo que com elles tornarao mais horriveis que o demonio, sendo or si mais formosas que todo o visivel, e pela aça imitadoras da formosura Divina. Choremos la deigraça, aque nos precipitarao os nossos ers, e com as lagrimas que derramarmos, lavareos as nossas almas, e as purificaremos de toda a aldade de nossas culpas : nem he razao, que quem. egou a conhecer a fealdade propria, viva no defido de se purificar della. og a saliva dig a illo

38. Entre as formosas peças do antigo Taberculo, era muy principal, e muy celebre aquelgrande pia de bronze, em que por Divina dispoao se purificavão os Ministros do Santuario: Ea- Exod. 30. 18. es & labrum aneum cum basi sua ad lavandum. wabunt in ea Aaron & filii ejus manus suas ac, des. Moysés a mandou fazer (ou ornar) de eslhos: Fecit & labrum aneum cum basi sua de Cap, 38, 8; eculis mulierum. A todos serve de admiração o ar, que o Architecto do Tabernanulo escolheo ra assentar os espelhos; mas o certo he que no Aterio esteve a propriedade, e acerto. Queria eos que os seus Ministros se lavassem, e purisissem naquella pia: Lavabunt in ea Aaron, & ii ejus manus suas & pedes; pois nella se po-20 espelhos, em que se vejao: De speculis murum; porque discorreo acertadamente Moyiés,

e desejariao purificar-se todos os que, cheganse aos espelhos, nelles vissem as suas manchas.

Faziao

344 2 Moral Just by Serman IX. 1814 on Sona Lall Faziao os espelhos que não fossem inuteis, e el cusadas aquellas agoas purificativas, porque aca da hum mostravao a necessidade de se purificar quando lhe davao a conhecer as proprias mancha Este antigo rito ainda hoje he doutrina para nó Antigamente le purificavao os corpos naquell agoa: hoje se devem as almas purificar com lagri mas, tantoque se conhecerem affeadas pela culpa Interna nostra imaginis maculas videmus: vi Hom. 17. ia dentes autem maculas in pænitentiæ dolore com Evang. pungimur: compuncti vero quasi in labro de spe culis mulierum lavamur: diz S. Gregorio Magno Seguio Moysés o dictame da natureza, que no olhos pôs a vista, e pôs tambem as lagrimas; par com estas purificarmos as nossas manchas tantoqu as virmos. Ja que conhecemos quam enorme fic huma alma pelo peccado: Anima deturpatur lavemos as manchas della: Lava cer tuum: · 39 Dos aftros comemos algum exemplo, e re cebamos neste ponto algum influxo, anticipand em nos o que elles aguardao para o fim do mun do. Como entao ha de ter fim o peccado, entao el perao elles recuperar toda a formofura de fua luz porque esperao purificar se das manchas, que lhe imprimirao tantas culpas commettidas pelos ho mens. Para o fim do mundo está profetizad hum diluvio de fogo: Ignis ante ipsum præcedet Pfal, 96. 3. diz David: Ante faciem ejus ignis vorans, di Joel. 2. 3. Joel. E'a que fim se dispoem este universal incen dio, quando por outra sórte se pódem acabar a producçõens da natureza, e ter fim as sumptu osa fabricas em que tao desvelada se emprega a vai dade humana? Os Padres, e os Doutores dizem to also

que

NaTarde da primeira Dominga da Quare sma. 345 ue este fogo, alêm de ser preciso para reduzir a inzas quanto ha na terra, he necessario tambem ara por meyo delle se purificar, e innovar o mesno mundo abrazado: Ut mundus quoque lustreur, purgatusque innovetur, diz o grande Melre das sentenças, e com elle todos os Theologos. tione mudi, ue os elementos se purifiquem, pode ser; por ue talvez admittirao alguma qualidade estranha: nas o mundo todo, os Ceos principalmente, e os stros, que em si não admittem corrupção, nem ualidades contrarias, de que se hao de purificar? Do mesmo de que os elementos hao de ser puricados. Das manchas digo, que com as suas fealdaes lhes introduzîrao as nossas culpas. Ouvi ao Douissimo Theologo Soto: Ab impuritate, & infe-Domin, Sot. tione nostrorum delictorum. E porque esta vos nao pareça singular doutrina, ouvi a todos os Theoogos, fallando por boca do Eximio Suares: Om- Suar. in 3.p. es Theologi dicunt, mundum esse purgandum, devit. Chris ruia est veluti sædatus peccatis hominum.

Aprendamos alguma coufa desta Astrolona. Se os astros esperao purificar-le das manchas, que nelles imprimirão as nossas culpas, que espeamos nós para nos purificarmos das enormidades, que contrahirao as nossas almas? Elles para se puisicarem esperao aquelle tempo, em que se hao de icabar as culpas. Será justo que para nós as culpas acabem já, e não esperemos mais tempo, para purificar nossas almas. Os astros purificados se hao de innovar; porque hao de recuperar a formosura, que lhes tirarão as nossas culpas. Purisiquemos as nossas almas, renovando nellas a formosura, que perderao pelo peccado. Com sogo se hao

Magist, in 47 dest. 48. de Purgatione,

tom. 2. five fti.difp.57.

hao de purificar os astros; porque para os innova nenhum outro elemento basta. Purifiquemos nos e innovemos com agoa as nossas almas, lavando com lagrimas a fealdade, que temos visto causarem as nossas culpas. Do coração emanão os vicios, que affeao a formosura da alma. Nasção tambem do coração dous olhos de agoa, ou duas fontes de lagrimas, que lavem tanta fealdade: Lava à malitia cor tum Jerusalem, ut salva sias.

that we wish a division to provide the same of the

107,8 M

TO DE TOTAL TO A STATE OF THE WATER

TO THE PROPERTY OF THE PARTY OF



50 mm 15 mg 2 1 2 26 3 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 26 13 2

estilly and great board suggests a terror will per-

and the state of t

SER-



## SERMAŌX. NA TARDE DA SEGUNDA DOMINGA

DA QUARESMA.

Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva fias. Jerem. 4.



TO SEAL COMMON ESTATE PRIMEIRO dictame da razao, e o primeiro preceito da Ley Divina, he oque nos obriga a honraria Deos sobre tudo: mas he tambem este preceito, e este dictame o que primeiro violamos

m qualquer peccado; porque em todos elles tiamos a Deos a honra: Omne peccatum per præ- Ex doctrina aricationem Deum exhonorat; diz Santo Ansel. D. Ansel. no, a quem segue o nosso Interprete no segundo i. Cur Deus notivo com que nos incita a purificarmos nossos Homo cap. oraçoens: Deus inhonoratur. Assim como he na- 15. ural, tambem he notoria a razaõ, com que as

Sermao X.

creaturas se obrigao a pagar a Deos o tributo di devida honra, porque se o filho honra a seu pay Malachand, e o servo a seu senhor: Filius honorat patrem & servus dominum suum: nos, que pela creaçad somos servos, e filhos de Deos, e pela redempçac filhos, e servos de Christo, a Deos, e a Christo devemos honrar como a Pay, e como a Senhor Mas porque a cegueira he aprimeira refultancia da culpa, nem todos conhecem que tirao a Deos a

honra quando peccao.

2 Parece que a honra tira o peccador a fimes mo, e não a Deos; porque peccando perde a hon ra de ser filho, e servo de Deos, e se faz escravo, e filho do peccado. Commuta a honra de ser filho, e servo de Christo pela deshonra, e vileza da ser escravo, e filho do demonio. Assim parece, mas he certo que não fora tão abominavel a malicia de hum peccado, se a honra de Deos ficára illeza, por mais que se ultrajasse a da creatura. Descobrir o ponto mais alto, e mais sensivel da injuria, e deshonra, que se faz a Deos em qualquer peccado, será o empenho de meu assumpto, afraiz de meus discursos, e o fundamento para a doutrina desta hora. Examinarey a gravidade desta injuria, e deshonra, que contra Deos se commette, legundo o que enfinao os Padres, e Dou-Godoy tom. tores; mas como elles tambem confellao que elta deshonra, e esta injuria he infinica, ainda nao & com. Tho estará por elles tao comprehendida, que se nao missa, possa dar a conhecer mais, e muito mais, por varios modos. Queira Deos dirigir os meus discurfos para honra fua. control of the the state of the state of

Alenf. 3. p. 9. 1. memb. 6. Bañez 1. p. q.21. a.4. 3.in 3.p.tr. 1. dilp. 1. §. 1

العالما والجا

n ...

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 349

Comum sentir dos Padres, com S. João Chrysostomo, assenta que na tentação e faz o homem arbitro entre Deos, e o demonio. De uma parte lhe offerece Deos a sua graça, a sua gloia, e a si mesmo, se nao peccar. De outra parte lhe oferece o demonio huma temporal vileza, o inferno, tambem a si, para que peque. E comparando o honem o demonio, e suas offertas, com Deos, e suas romessas, prefere o demonio a Deos; por q a este fala,e ao demonio escolhe, quado se delibera a peccar. Esta he a deshonra, e talvez será tambem o ponto nais encarecido da injuria, que se faz a Deos, comnetendo-se qualquer peccado. Propostos equiparaamente, para escolha, Deos, e o demonio, e prefeido este a Deos! Quem nao vê ja a grande injuria, u e se faz a Deos nesta comparação; quanto mais a preferencia?

Queixa-se Christo ao Eterno Padre de hum Poncelho, que contra elle fez a canalha dos Judeos, pouco antes que o condenassem á morte: circumde- Píal. 21.174 derunt me canes multi, concilium malignantium ob-Cedit me, e diz que sahira delle reputado pela deshona dos homens, e desprezo do povo; porque o avaiarao por ainda menos que homem: Ego autem sum vermis, & non homo, opprobrium hominum, & abje- 1bid.7. tio plebis. Christo por menosque o homem avalialo, quando de seus inimigos por homem foy declarado, ereconhecido: Ecce Homo! Christo reputado a mesma deshonra, quando, a pezar da inveja, Pilatos o acclamou Rey: Rex Judeorum! Christo Mauh. 27. desprezo do povo, quando o mesmo Presidente dos 37.

Romanos o venerou, e confessou por justo: Innoces Ibid, 24

350 Sermat X. ego sum, à sanguine justibujus? Sim; que naquelle Cocelho, de que se queixava a paciencia divina propôs Pilatos a Christo, e a Barrabbaz, para que de ambos escolhesse o povo o que em sua estimação, e agrado fosse mais digno: Quem vultis dimittam vobis, Barabbam, aut Jesum? Christo, que era o me-Ibid. 17. lhor de todos os homens, em concurso de preferencias com Barabbaz, que se reputava o pessimo dos homestodos! Poisque mayor deshonra para Christo? Mas certam nte deshonra mayor ainda, quando Barabbaz com effeito foy preferido a Christo: Opprobrium hominum, & abjectio plebis. Aqui o meu Anselmo Laudulense na sua admiravel Glotsa interlineal: Dumpro eo Barabbam elegerunt. 5 Avaliou aquelle Concelho a Christo por menos que homem: Vermis, & non homo; porque ficou sendo ainda menos que homem, quem com tanta deshonra foy preferido pelo que era o mais vil entre os homens. No Commento de S. Jeronymo, Barab-D. Hieron. baz figurava ao demonio, e o que neste infame Conin cap. 27. Evang. celho passou entre Christo, e Barabbaz, se repete Matth. entre Deos, e o demonio no juizo dos homens, em cada vez que peccao. Entrao a fazer comparação de dous extremos, não menos incomparaveis q Deos, e o demonio; esao tao ingratos, tao barbaros, e temerarios, que desprezao a Deos Eterno, Immenso, Omnipotente, Formoso, Liberal, Pio, Justo, e Santo: e escolhem o demonio, horrendo, desgraçado, invejoso, falso, infiel, impio, etyranno. Agradaose do demonio, por melhorique Deos, quanto he na preferencia de sua escolha e fica Deos a deshonra dos homens, e desprezo das creaturas, pelo summo desprezo, e deshopra, que lhe fazem estas, quanNaTar de da segunda Dominga da Quaresma. 251 lo assim o deixao pelo demonio: Opprobrium baninum, & abjectio plebis. S. III.

6 D Arecendo ser esta a mayor deshonra, que a creatura póde fazer a Deos, S. Bernarlo ainda descobrio outra mayor; porque saltando lêm dos limites da reputação, e estimação humana, em que a primeira se funda ) chega a penetrar o inimo da Divindade, cortando pela vida, e ser do netmo Deos Immortal, Eterno, e Immudavel. Por llo mais atroz ainda, e mais attendida nas Escólas, ara por ella se medir a malicia do peccado em ra-🕫 o de injuria feita á Deos. Ouvi-a com attenção, ara que a possais perceber. Sabemos todos que elo peccado mortal provocamos a Justiça Divina, iara justamente nos condenar por elle á pena do inerno por toda a eternidade, logo que peccarmos. xorestamente S. Joao Chrysostomo: Peccatu enim tà se habet, ut mox at que patratum fuerit, senten- 22.in 2. adiam ferat judex. Responda-me agora quem pecca, Corint. in Mor. Que les tu, peccador, que no mésmo ponto em que

commettes hum peccado mortal, sejas por Deos ondenado ao inferno? Certo he, que nao; porque enhum homem he tao defalmado, que queira, e se lelibere a peccar; fendo por essa culpa a sua conder jação executada sem demora. Pois huma de duas oulas vens a desejar, e quizeras, quanto he de tua parte. Ou que Deos ignorasse, e na o visse o ten pegado; ou, quando menos, que em Deos faltasse o Castigo para ti. He sem duvida. A ssim o mostra a

azao, e affim o inferio S. Bernardo: Omnino enim D. Bern. Ser vellet Deum peccata sua, aut vindicare non posse, Dom,

out nolle, aut nescine. Logo quizeras que Deos, ou naõ

Sermao X. nao fora Immenso, para estar onde visse o teu peccado: ou não fóra justo, para opoder, equerer castigar? Sim. Eu o provo. Deos tudo jabe, e tudo quanto as creaturas obrao está vendo, porque em todo o lugar está prelente. Assim como conhece os futuros, porque en sua Eternidade estao presentes : assim tem todo c presente à vista; porque tudo se comprehende en sua immensidade, que enche, e inclue em si o lugar mais recondito da natureza. Porêm o peccador ben quizera, quando pecca, que Deos nao fora Immenso, eque não estivesse onde elle pecca, para que o nao ville peccar. Temos prova, e exemplo no pri meiro peccado, que se cometteo neste mundo, e nos primeiros peccadores que existirao nelle, para no deixarem tao máo exemplo. Peccárao os nosfos primeiros pays, etanto que conhecerão o seu peccado, puzerao toda a diligencia em fugir, e se retirar da presença de Deos: Abscondit se Adam, & uxor Genei, 3.8. ejus à facie Domini Dei. Notavel fatuidade! Nac المامة مقي fabiao que Deos he Immenso, e está em todo o lugar Sim. Pois onde pertendem esconder-se delle, se nesse mesmo lugar se achará Deos tao presente, para os ver, como no outro de que elles se retiravao? certo he, que debalde le escondiao, e se retiravao de Deos; mas tambem he certo, que encaminhavão feus passos para onde cegamente os levava o intento de occultar o seu delicto; e com este sim, bem quizerao elles que Deos nao fora Immenfo, e que não estivera em todo olugar, para que em algu pudessem estar fora de sua presença, e de sua vista. Rupert.in Ouçamos a Ruperto Abbade, aguda, e profun-Genef, lib. damente! Nec enim Deo aderat, aut obedienter 3.C.14.

adelle

NaTurde da segunda Dominga da Quaresma. 353 desse volebat, qui post inobedient iam se absconderat. 8 Oh quanto estimaria Adam peccador achar im lugar, onde não estivesse Deos, quando de sua esença fugia! Abscondit se Adam & uxor ejus à cie Domini Dei. Mas para desengano de que em do o lugar acharia a quem por natureza he Immen-, lá onde estava, e se suppunha occulto, se achou em esença de Deos, que o chamou a juizo; e sendo rguntado pela causa que o enfatuou a sugir, e a esnder-se de sua vista, respondeo assim: Timuied. Genel.3.103 od nudus effem, & abscondi me: Senhor, vi anuz em que estou, e temi de vos apparecer assim. Novel reposta, e bem indigna da razac! Por ventura ava Adam vestido, quando antes de peccar fala a Deos, e lhe apparecia? Não. Pois se não temia tao, que teme agora? O castigo; porque a culpa mettida estava de justiça clamando o seu castigo; Idam todo cuidadozo por se eximir delle. Discoro,que se confessasse a culpa, provocaria em Deos a stiça para o castigo; pois é remedio? Entra a respôr de forte, q da sua confissa na o tenha De os lugar ra a Justiça, nem materia para o castigo q temia. :Logo queria Adam q Deos por algu modo, ou por ũ caminho, o naõ pudesse castigar. Queria q em os pudesse faltar a Justiça: Vellet Deu peccata sua t vindicare no posse, aut nolle. Vinha pois Ada a dear, q Deos, ou não fora Immelo, ou não fora Justo; a q ou o nao visse peccar, ou o naopudesse castigar. lito que lá passou em Adam, como por heranveyo, evem passando a todos os herdeiros da culpa; porque tambem todos elles quando peco (mais, ou menos expressamente) bem quizerao eDeos,ou naõ fora Immenío, para naõ estar em todo Part. III.

Sermão X.

do o lugar presente: ou aliás quizera o q Deos nao rade infinita Justica para os castigar: e consequen mente, quanto he da vontade dos peccadores, be quizerao que Deos nao fosse Deos: Vult ergo De non esse: conclue S. Bernardo, com razao; porq deixaria Deos de ser-Deos, ou se nao fora Immen ou se fora só de Misericordia para perdoar, e nao Justiça para castigar. Este discurso he tao verdad 10, etao solido, que delle deduzem os Theologo ser o peccado mortal, na razao de injuria con Deos, hum mal infinito; porque de sua nature se ordena a privar a Deos da Divindade propria.

Job, 15.25.

Hug hic.! D Chrysost Matth.

D Bern ...

fup, citat.

10 Lemos no livro de Job, que o peccador tende obraço, elevanta a maõ contra Deos, cor empenbando as fuas forças para o acômetter, e talv para lhe tirar a vida: Tetendit adver sus Deum m num suam. Hugo Cardeal expoem : Contra Der pugnat. Melhor ainda S. Joao Chrysostomo: Omi Hom, 40. in homo malus, quantum ad voluntatem suam, mit manum suam in Deum, & occidit eum. Quem tal rá, ou poderá crer! O homem, que he hum nac póde ter mãos para Deos? Póde prezumir, que te forças para pelejar contra aquelle Deos, que con Omnipotente o creou de nada? Nao, nem póde o ber no entendimento humano tal absurdo; e co tudo na vontade dos homens pode caber (express ou implicitamente) huma conspiração contra Dec em cada vez que peccaô; porque, quanto he de la parte, quizera, quem pecca, tirar a Deos a Divind de, pois bem quizera tirar-lhe a Immensidade, ou Justiça. A Divindade não se distingue da Justiça, ne da Immensidade; porque os attributos em Deos sa o mesmo Deos: e como o peccador bem quizer NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 355 e Deos, ou nao fora Immenso, ou nao fora Justo: tã. quizera, q Deos não fora Deos: Tetendit adver [as eum manum suam. Quantum ad voluntatem suam, num mittit in Deum, & occidit eum. 11. Da bocca do mesmo Deos temos amelhor nfirmação deste discurso; porque só elle sabe avar a injuria, que se lhe faz em qualquer peccado. Lá oôs Deos hûa vez a repetir os agravos que tinha do povo, e disse, que este o irritava, e provocava co- Exod. 32.213 s fe o não conhecera por Deos: Ipsime provocarunt in eo quod non erat Deus. Ou como lê o gran-Abulense: Facientes de me, vel contra me, tanqua n essem Deus. Porêm se Deos não era conhecido alguma outra nação, e só neste povo era adorado: tus in Judea Deus; como se que ixa ainda, que delle tratado como se não fora Deos: Tanquam essem Deus? Porque se bem no entendimento nhao por Deos: Notus in Judea Deus; na vontaquizerao que nao fora Deos. A vontade irritava eos: Ipsi me provocaverunt; porque se movia a ar contra elle: Facientes contra me: e vontade, e le delibera a offender a Deos, e a provocar a sua quizéra, quanto he da sua parte, fazê-lo como ao fora Deos: Facientes de me, tanquam non essem us. Como se não fora Deos Immenso, para não r presente, nem os ver quando peccavao. Como ao fora Deos Justo, para o offenderem sem casti-Mas dehuma, ou de outra sorte, sempre da sua te tirando o ser a Deos, quado o offendiao co suas pas:Ipsi me procaverut in eo quod non erat Deus. 2 Tereis alguma vez reparado ja, que por nosculpas se nao contentou Deos com satisfação me-, que a morte de seu Unigenito Filho, e Reden-Z ii

Pfal. 75.21

Sermao X. tor nosso: e quizêra eu, que tornareis a fazer o mo mo reparo agora. Para Deos se desaggravar, e a cu pa ser satisfeita com toda a exacção da Justiça, e superabundante qualquer acto meritorio de Chri to; porque qualquer delles era de infinito preço.H ma so lagryma no prezepio derramada, podia ap gar quanto incendio ha no inferno para as nossas cu pas. Pois derramando Christo tantas lagrymas e fua vida, etanto fangue em fua Payxão, ainda qu o Eterno Padre que morra seu proprio Filho, e q 16 com a morte do Redemptor se consumme a sat Jean, 19.30. ção da culpa: Consumatum est? Sim, e razão he; po que Christo, segundo observao os santos Padres, tal forte vinha a satisfazer por nossas culpas, que n nhuma deformidade se achasse nellas para a qual n houvesse especial conrespondencia na mesma sat fação, que por ellas offerecia: Ut homo, ii sdem ca sibus, quibus dilap sus fuerat admortem, rediret vitam: diz S. Pedro Chryfologo, ecom elle pod Chrysolog. Serm de Anmos nós ir notando. He o peccado huma defobec nuntiat. encia contra Deos; e Christo, para a satisfazer s Joan. 14.31. guio a obediencia: Sicut mandatum dedit mihi P ter, sic facio. Peccando o homem faz a sua vont de, enaoade Deos: e Christo no Horto rogavas Eterno Padre, que se executasse a divina vontad e nao a sua humana vontade: Verumtamen non sico Mauh. 26. 39. ego volo, sed sicut tu. Pelo peccado se comette con tra Deos amayor injuria: e Christo para satissaça della, escolheo o mais injurioso supplicio: Cum in Mar. 15.281 Mai.53.12. quis reputatus est. Pois també porque o peccado o sua natureza conspira contra a vida, e contra o ser c D. Bernsup; Deos, como, de pois de S. Joao Chrysostomo, disse tal S. Bernardo: Quantum in ipsa est, Deum perim sit. wolu NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 357 poluntas propria; foy preciso que have ndo de a nisfazer, perdesse o Redemptor a vida. Por isso xpirando Christo, sez ao Eterno Padre especial ntrega do seu espirito: Tradidit spiritum. Espiri- Joan, 19.30, he a alma, e he tambem a vida; e tudo offerecia a eos quem vinha a satisfazer a culpa, que de si consra contra a vida, e ser do mesmo Deos.

13 Nao duvido pertendereis dizer, que nenhú eccador quer conspirar contra Deos: e que o delierar-se a peccar, he pela confiança que lhe fica na a Misericordia. Esta he a reposta commum, e sada; e eu estimo a occasiao de a confutar, e conenceraos que a ella recorrem. Vamos com a expeencia, e com a razao. Achando te o homem comtido da tentação, experimenta que quando de hua parte o arrebata a propria vontade, e a força apetite: de outra parte a consciencia (ainda turalmente) o perturba com o temor de Deos a em offende, e do inferno, aque se condena. Athe ui o que a experiencia mostra. A razao facilmente cança, que cada hum para conseguir o que intenta, npre dezeja tirar, e remover os incovenientes, que contra. Logo quando temerosa avontade ainda arroja a peccar, bem quizera fazer que, ou nao uvesse Deos que lho prohibisse; ou nao houvesse serno, em que fosse punido o seu delicto. Por ntura se da vontade do peccador pendera haver, nao haver inferno, para cattigo da fua culpa, izéra elle que houvesse inferno? Certo he que o; porque o teme. Pois tambem não quizera e houvesse Deos; porque ainda quando pecca, tem a consciencia timida, que o argûe da Magesle a quem offende, e do Juiz que o castigará. Co-

Ziii

nhe-

Part. III.

58 Sermao X.

nheça pois o peccador, e confesse convencido ja que na sua culpa sempre se involve huma (quand menos) inessicaz conspiração contra a vida, e exis

tencia de Deos.

14 Mas supponhamos que não olha para o cal tigo, e só attende para a Misericordia. Supponha mos que não teme a pena, porque vay fiado er que Deos lhe perdoará, como fez a David, a Za queo, á Magdalena, e como ainda faz a outros ir finitos. He bom discurso, confiar na Misericordia e offender ao Misericordioso! Athe isso he reputa a Deos como se não fora Deos: Facientes de me tanquam non essem Deus; porque he querer hur Deos, que nao fora justo. Que espere de Deos perdao quem está contrito, e arrependido, islo h conhecer a Deospor Misericordioso. Mas que quar do hum actualmente se resolve a offendê-lo, va n confidencia de sua Misericordia, isso he querer h Deos só com oattributo da Misericordia, e sem attributo da Justiça, e hum Deos que não seja Deo Christo absolveo a Magdalena: assim he; mas quan do contrita. Perdoou a Zaqueo; mas quando arre pendido. David conseguio Misericordia; mas quan do penitente. Em quanto perseveravao na resoluça de peccar, nao podiao esperar de Deos Misericor dia, sem o considerarem injusto, ecomo se naoso ra Deos.

bem o mayor excesso da injuria, e deshonra, que contra Deos se faz em húpeccado. Reputa-se a Deo por menos que o demonio; por que este se stima, este despreza a Deos. Grande deshonra! Mayor ainda por que com o peccado intenta o author delle tira

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 350 Deos a vida, e o ser, quando o quizera jurivado Immensidade, para que o nao visse peccar; ou lustica, para ser izento do seu castigo. Esta ne gratificação, que temos com quem nos deo o sere ta he a conrespondencia, que uzamos com quem preço da fua vida comprou a nossa, com tao are nte caridade, que ainda se mostrava sequioso de orar mais tinezas, mais padecer por notio amor.

§. IV.

16 Com tudo ainda me parece subir a mais La deshonra, que peccando commette- Theol supra os contra Deos. Achao os Theologos, que a in-relatinum, ia feita a Deos em hum peccado, he summa, e infinita, por se encaminhar contra a sua Justiça, ontra a sua Immensidade; em sim, contra o ser, ontra a vida do mesmo Deos: porém eu entendo e esta especulação representa o peccado como neridade, e não como deshonra. Que temeranaö he quem, por alguma sorte, vem a dezejar Deos, ou não fora Juito, ou não fora Immenio, e por ermos tudo, que Deos não fora Deos! Eu discorro iito pelo contrario. Attendo para a repolta co que lesculpa quem pecca: e quando os ouço dizer que n quizerao privar a Deos de sua Justiça, nem de Immensidade, nisso mesmo descubro a mayor iria, que lhe fazem; porque acho, que a mayor honra feita a Deos pelos peccadores, consiste dous pontos, bem oppostos aos que ouvisteis. O meiro he, que peque o homem, e nao queira var a Deos da sua Jultiça. O segundo he; que pee, e na o queira privar a Deos da sua Immensida-Attendei-me.

17 A primeira razao, que faz mais atroz a in juria, que contra Deos se commette no peccado, hi por nao querer, quem pecca, privara Deos de su Justiça; mas antes incitá-lo para o acto della. H cousa notavel, que sendo o attributo da Justiça en Deos indistincto da sua natureza, nenhuma cous pareça menos natural em Deos, do que o acto dessi attributo; porque em Deos nenhuma cousa parec menos de sua natureza, que o castigar. Explico-me Para nos perdoar, e beneficiar, he promptissimo: pa ra nos castigar sempre he tardo, e procedendo sem pre como compellido de nossas culpas. A razao ta propria, como recebida entre os Theologos, he porque Deos para o acto da Misericordia, em si ter a propria natureza, que o move por fua innáta bon dade a se compadecer de nós: e para nos castiga não se move de si, sem ser movido por nos, que provocamos com as culpas, que em Deos não ha e só em nós se achao. Ouvi a S. Bernardo, a quer

D.Bern.Ser. seguem os Doutores. Quod miseretur, illi propri s.in Nativit. est, exseenim naturam babet, velut quodam semi narium miserendi. Quod judicat & condemnat, no eum quodammodo cogimus; ut longè aliter de cord ipsius miseratio, quam animadversio procedere vi deatur. Mas por isto mesmo que o perdoar he en Deos propensao da natureza propria; o cassiga

parece que se lhe saz tao violento, como se fora im proprio de sua natureza o acto da Justiça punitiva.

obra, verdadeiramente sua; mas ainda assim total mente alheya de sua natureza; porque obraria hu Mai. 28. 31. ma acção, estranha da Divindade. Ut faciat opus

Juum, alienum opus ejus: ut operetur opus suum
pere-

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 361 eregrinum est opus ejus ab eo. Nenhuma acção óde haver em Deos, que lhe nao seja muy natural; orque em Deos, o ser, e o obrar não se distingue. lacção, com que obra, he a sua mesma natureza. ois que acção, ou que obra feria aquella, tão esranha para Deos, e tao admirada pelo Propheta? Não busquemos exposição fóra do Texto; porque emos nelle a repotta para a duvida. Era hum cattio, que a indignação divina ameaçava aos Ifraelitas: Dominus sicut in valle, que est in Gabaon irasceur; e tao repugnante se mostra Deos para o castio dos homens, como se o acto delle sora estranho le sua natureza, e alheyo da Divindade. Domious sicut in valle, que est in Gabaon. Ut faciat pus suum, alienum opus ejus.

19 Nesta repugnancia, achando-se Deos como recizado, e como obrigado, por parte de sua ininita Justica, a castigar aos que o provocao peccanlo, antes que execute, ou decrete a pena, parece jue entra a lutar comfigo, athe vencer em si mesno a propria resistencia para castigar. De huma pare anatureza toda propensa para a piedade: de oura parte a Justiça provocada da culpas para o castigo: e he precizo que Deos se vença a si mesmo, paa que a Justiça prevaleça à Piedade; porque he necessario (a nosso modo de entender) que vença prineiro em si o impulto, com que a sua propria na-

ureza se movepara perdoar.

20 Queixando-se Deos doseu povo tao mimo-o, e reprehendendo-o tambem, dizia assim: Prahuisti mihi laborem in iniquitatibus tuis. Ego sum, Ilai. 43.24. ego sum ipse, qui deleo iniquitates tuas propter me. Deo-me trabalho este povo com as suas culpas,

porque

Ibid. 28.

porque eu sou o que, por amor de mim, the perdoo os seus delictos, Conclue logo a reprehensao, e a queixa, lembrando-lhes o caltigo, que deo a Moysés, e Aaram, privando-os da vida, e não lhes permittindo que entrassem na terra de promissão: trazendo-lhes tambem á memoria os dous cativeiros tao dilatados, com que o mesmo povo soy castigado, huma vez no Egypto, em Babylonia outra vez. Contaminavi Principes sanctos, dedi ad internecionem Jacob, & I frael in blasphemiam. Confetto que nao sey compôr, e ajustar entre si as partes, e periodos deste Texto. Se Deos foy tao executivo em castigar o seu povo, e os dous Principes delle. posto que ambos erao Santos: como allega que elle era oque por amor de si mesmo perdoava a esse povo: Ego sum, qui deleo iniquitates tuas propter me? E se o castigava tao exactamente, qual era o trabalho que tinha com as culpas delle? Prabuisti mihi laborem in iniquitatibus tuis? Se o nao castigara, podia allegar trabalho napaciencia de o soffrer: mas executando Deos naquelle povo cailigos tao asperos, edilatados, como o do cativeiro por largos annos, diz sinda que lhe dava trabalho este povo? Sim; e o trabalho, que Deos achava, era o melmo caltigo, e nao outro: Contaminavi Principes sanctos, dedi ad internecionem 7acob, & Ifrael in blasphemiam. Porque como Deos por si mesmo, e por sua propria natureza se move aperdoar: Deleo iniquitates tuas propter me; nao podia deliberar-se a castigar, sem parecer que tinha hum grande trabalho, em se vencer primeiro a si melmo: Prabuisti mihi laborem. Parece que antes de castigar, entrava Deos a contender con-

Na Tarde da segunda Dominga da Quaresma. 363 ra si mesmo, e contra a sua Justiça, diz Alapide D. Hieron. eguindo a S. Jeronymo: Perinde ac si Deus cle- Alap.in cap nens, E parcens pugnet contra se suam que justi- 43. isai. iam, flagitantem, ut just a vinditt a pecçata, & peccatores plectat. Contra si, querendo vencer a propria bondade, e clemencia, para castigar. Conra a sua Justiça, querendo-a vencer, para perdoar, Mas havendo de prevalecer a Justiça, por se nao ugmentarem as culpas impunidas, ficava Deos cono pezaroso, e sentido, vendo-se precizado a casigar, quando de si, e por amor de si, todo estava nclinado a perdoar: Præbuisti mihi laborem in niquitatibus tuis. Ego sum, ego sum ipse, qui de-'eo iniquitates tuas propter me.

31 Se os homens são humas imagens, e simi-Genes. 1.26.

hancas de Deos: Faciamus hominem ad imaginem, Prov. 8.31. 5 similitudinem nostram; se os homens sao as deicias de Deos: Deliciæ meæ esse cum filiis homium; se para os remir da culpa, e livrar da pena, e fez homem o mesmo Deos, e padeceo a morte, em mais impulso, que o de sua propria, e natural

oondade, como haverá nelle (quanto he defi) deiberação para os castigar? Mas que ha de fazer,

e o provocao as nossas culpas: Quare ergo me ad Jerem. 8,19.

racundiam provocaverunt? Cailiga como prorocado, e como se fora, ou pudera ser obrigado: Nos eum quodammodo cogimus. E porque só prorocado, e como obrigado castiga, elle he o que que primeiro mostra fentir o nosso castigo. Houve

Deos de castigarco mundo todo com o diluvio, e quem primeiro deo mostras de que sentia esse castigo, foy Deos; porque diz a Escritura, que

quando Deos tomou a refolução de submergir os

ho-

364 Sermao X.

quitatibus tuis.

homens, e o mundo todo (submergido já d'antes em tantos vicios) huma dor lhe cortára intrintecamente o coração: Tactus dolvre cordis intrinse. cas, delebo, inquit, bominem, quem creavi. Dizev-me agora para concluzão do nosso ponto. A dor, e o sentimento não são improprios da Divindade? A pena naô he totalmente alhea da essen. cial Bemaventurança de Deos? Sim. Pois porque o castigo dos peccadores he o motivo della pena. e desse sentimento, se faz o castigar trabalhoso para o mesmo Deos, estranho, e alheyo da Divindade. Dominus irascetur. Ut faciat opus suum, alienum opus ejus. Præbuisti mibi laborem in ini-

Edes o como Deos se mostra quasi involuntario, e cheyo de sentimento, havendo de punir as nossas culpas? Deduzi pois desta benevolencia, e piedade divina, quam grave injuria ; e deshonra commette contra Deos, quem com peccados irrita a fua bondade, e provoca a sua Justica, para castigar. Notay com advertencia, e o percebereis. Deos, como supremo Senhor, he livre no seu obrar; só no castigo da culpa, procede como se fora, ou pudera ser obrigado: Quod judicat, & condemnat, nos eum quodammedo cogimus. Logo priva o homem à Deos da honra de Senhor, fazendo-o proceder na execução do castigo, como se fora servo; porque o incita a obrar; nao como Senhor, segundo a propensao de sua vontade livre; mas como tervo, segundo a urgencia, com que o obrigao as nossas culpas. Servire me fecisti in peccatis tuis, dizi a

Liai.43.24.

Genel. 6.v.

6.7.

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 365 lizia Deos por Isaias: Com os vossos peccados faeis que eu sirva, postoque sou independente Senhor de todas as creaturas. Pois Deos, Senhor tão ivre, e tao effectivo, que o seu querer he o seu obrar, poderá dizer-se que obrando serve? Sim, quando obra incitado de nossas culpas. Que acçao em Deos, quando com nossas culpas o irritamos? O castigo dellas. Pois nesse castigo parece que nao obra Deos como supremo, e livre Senhor; porque não obra fegundo pede a innata propenfão de sua vontade piissima : obra como se fora, ou pudera ser constrangido, para ofazer; e quem assim obra, como servo obra: Servire me fecisti in peccatis tuis.

Ninguem duvîda que Deos, assim como he primeiro principio de todas as cousas, assim he o ultimo fim de todas as creaturas; porque todas creou por amor de si mesmo: e por isso devem as que sao racionaes dirigir suas acçoens para honra do mesmo Deos, como seu ultimo sim. He porêm infallivel, que esta ordem da razao se perverte pelo peccado, cujo ultimo fim naôhe Deos, mas fim a mesma creatura que o commette; porque peccando obrapor amor de simesma, e vem a sazer-seultimo fim de si mesma: como Angelicamente discorre Santo Thomaz: Finis ultimus in amore com- D. Thom, in mutabilium est ipse homo, propter quem alia quæ- 2. dift. 42.9 rit. E nesta horaaccrescentara eu, que a creatura, alêm de pôr em si, e tirar de Deos a suprema honra de ser o seu ultimo sim, tambem lhe tira a de ser o seu primeiro principio. Assentao insignes Theologos, que o primeiro principio, ou primeira caula, he a que primeiro move todas as causas segūdas, ou inferiores; peccando porêm o homem,

el-

366 Sermao X. elle he o que move, e determina a Deos para o castigo, como fe o homem fora a primeira causa, eo primeiro movente, e não Deos. A primeira causa moye as mais todas, porque todas lae sao sujeitas. e subordinadas; e porque o homem pelo peccado nega a sujeição a Deos, se faz a simelmo primeira causa, e como tal move a Deos para que o castigue. A Adam persuadio o demonio, que seria similhante a Deos, se lhe violasse o preceito: Eritis sicut Dii: Genel, 3, 5. e sallou o demonio em talsentido, que tirasse de pois a falvo o cumprimento de tua enganofa persuasao, e salsa promessa; porque com admiração disse Deos, que Adam depois depeccar, em verdadade she ficara similhante: Ecce Adam quasi unus Genef. 3. 22. ex nobis factus est. Masse Adam peccando perdeo a graça, ea similhança, que por ella tinha com Duos: fe a culpa o fez similhante aos brutos: Comparatus est jumentis insipientibns, & similis factus est illis; em quese faria similhante a Deos, tendo peccado? Achao os Expositores nesta duvida grave difficuldade; e eu entendo que no mesmo effeito da culpa se descobre solução muy propria. Notay. Deos, como primeira causa, movia a Adam para obrar; e Adam, com a sua culpa, movia a Deos para o castigar. Logo, depois de peccar, se tez Adam similhante à primeira causa, e similhante a Deos: Ecce Adam quasi unus ex nobis factus est. 24 Este he o primeiro ponto da mayor deshonra, que peccando o homem commette contra Deos. Tira-lhe a honra de Senhor supremo, e primeira causa, quando, como se nao fora Senhor, de alguma sorte o obriga; e como se nao sora primeira causa, o move para castigar, tao contra o impulso

de

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 367 de sua natureza piissima, e infinita bondade. Eu aconselhara a quem se delibera a peccar, que primeiro privasse a Deos do attributo da Justiça, para que como Justo não ficasse obrigado a castigar o delicto da creatura. Deixay-lhe só o attributo da Misericordia: tiray lhe (se podeis) o da Justiça, porque perdoará como bom, como pio, e benigno, sem que, por Justo, o movão as offensas, que se he fazem, a castigá-las, tanto á custa de sua pena, e de sua dor: Tactus dolore cordis intrinsecus. Conhecer porêm que Deos incomparavelmente se nove de sua bondade innata, para perdoar; e ainda assim provocar a sua Justica, para castigar! Conhecer que só o castigo dos homens poderia (se possivel fora) cau'ar pena, e sentimento a Deos, e provocá-lo (e se póde ser ) obrigá lo com offensas a que is castigue, tab contra a natural propensao de sua Misericordia infinita! Isto he o que a Deos mais agagrava, porque nisto mais desprezamos, e mais injuiamos a sua bondade.

25 Duas cousas muy notaveis, e nao menos dificultosas, diz S. Paulo, escrevendo aos Hebreos: Rursus crucifigentes sibimetipsis Filium Dei, & Ad Hebr. 6. stentui habentes Caietano verte: Ad publicam gnominiam Filii Dei. Diz, que os homens, em ada vez que peccao, novamente crucificao o Fiho de Deos, com deshonra, e com desprezo. Tulo he assim. Crucificas os homens novamente a Christo quando peccao: Rursus crucisigentes sibinetipsis Filium Dei; porque, quanto he de sua parte, dao causa para que Christo novamente fosse por elles crucificado, se a morte que huma vez padeceo não bastara para latisfação de todas ascul-

Sermao X.

Ex doctrina. S. Gertrud. 11b.3.cap.42

pas do mundo: e Christo, pelo ardentissimo amor, & revelatio- com que deseja a salvação de todos os homens, quineChristi ad zera ( se necessario fora ) para lhes conseguir o perdao, tornar a morrer por elles, quando novamente o offendem. Neste Texto do Apostolo duas cousas notoriamente se descobrem. A malicia, e ingratidao dos homens he huma: outra he o amor, e a bondade de Christo. São os homens tão máos, e tão ingratos, que não duvidão fer occasião, para que Christo quizesse repetidas vezes ser crucificado, depois de dar a vida por elles huma vez na Cruz: e de tanta bondade, e misericordia he Christo, que não duvidára padecer repetidas mortes pelos peccados dos homens, se para lhes impetrar o perdao, nao fora sufficiente, e superabundante a morte, que padeceo por elles huma vez. Porêm o Apostolo, sem expressar aqui, ou encarecer o amor de Christo, nem a ingratida o dos homes, mas sim passando huma, e outra cousa em silencio, concluio só, que nisto fazem os homens huma publica deshonra, e huma publica injuria ao Filho de Deos: Ad publicam ignominiam Filii Dei. Ehe bem certo, que discorreo mais profundamente do que parece. Vio a piedade com que o Filho de Deos está prompto para perdoar aos homens, aindaque o perdao lhe custára novamente a vida, se não bastara a morte, que huma vez padeceo: e tambem vio, que os homens, desestimando tanta piedade em Deos, provocao o seu castigo com novas culpas: Rursus crucifigentes sibimetipsis Filium Dei; e advertidamente abominou sobre tudo a injuria, c deshonra, que nisto se saz a Deos; porque excitar a sua Justiça, quando elle tanto se mostra benigno, e piedoVaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 369 edoso, mais que tudo he manisesta injuria, e puica deshonra, que se faza Deos: Rursus cruciquentes sibimetipsis Filium Dei, ad publicam igminiam Filii Dei.

que desprezao as creaturas a sua piedade, e o u amor! Como nao terá por asseronta, ver que o sassimo as creaturas para o castigo, tao contra a inita propensao daquella bondade, que o moveo er homem, e a padecer pelos homens, para que les nao experimentassem a indignação, erigor de a Justiça! Privem pois os homens a Deos do attrito da Justiça, se pódem; e assim o offenderão sem eixa daquella Misericordia; que tao sentida se ostra no castigo delles, e cessará nesta parte a inia, que contra Deos commettem peccando: Deus honoratur.

S. VI.

Segundarazao, (emaisurgente ainda) com que se dá a conhecer a deshonra nma, feita a Deos em qualquer peccado, he; por commettido sem se privar a Deos de sua Immenade. Parece-vos tao paradoxarazao esta, como rimeira; mas tambem esta he tao verdadeira, copevidente: porque sendo Deos por natureza Imenfo, ha de estar presente nesse lugar, onde se coette o peccado; e que mayor deshonra para Deos. e offendê-lo, vil, torpe, e talvez facrilegamente, o em sua ausencia, masem sua presença, diante de is Divinos olhos, fendo o mesmo Deos testimua da injuria, que se lhe faz, sem acatamento, e sem verencia á sua Omnipotente, Immensa, Eterna, Tremenda Magestade! Aquella Virgem tao mi-Part, III. mosa

3.70 Sing and Sermat X. and mosa de Christo, e por elle em frequentes appari coens visitada (Santa Gertrudes) nas doutrinas que ouvio a tao Divino Mestre, deixou luz para este meu conceito. Em certa occasiao lhe apparece Christo na mesma representação, e fórma, em que por nossas culpas fora atado a huma columna, acoutado; com lastima inexplicavel para a Santa porque, como ella refere, nunca lhe pareceo pudes le haver na terra aspecto humano, taô digno de cô paixao, como era o de Christo naquelle dolorose passo. E reparou Santa Gertrudes com admiração eternura, que os executores desse tormento són: rosto de Christo descarregavão os seus golpes, tac sem piedade, que tambem nas meninas dos olhos e feriao. Expondo-lhe entao Christo esta particula circunstancia, the disse que oser ferido só no rosto denotava a summa injuria, e affronta, que os ho mens fazem a Deos, quando em sua presença, e á vis ta de seus Divinos olhos o offendem: Dominum cadunt in faciem; quia quantum in se est, regnan tis in Calo intuitum non verentur debonestare. No S. Gertr. Sacrosanto Corpo de Christo naô houve parte a Revelat, lib. 4.cap.12. que não chegassem os açoutes; porque a todas comprehendeo aquelle diluvio de golpes, que fazio romper outro diluvio de sangue: e só no rosto parecia receber Christo as feridas, como se no mais corpo o nao offenderao: porque o ser offendido a sua vista, e em sua presença, he o que mais sence, por ser o que mais o aggrava. As feridas no rosto sao as mais affrontosas: e a mayor affronta para Deos he, que em sua presença, e á sua vista se atrevao os homensa offendê-lo: e por esta circunstancia mostrava Christo que em seu rosto recebe as Chagas com NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 371 ue tao affrontosamente offendemos a Deos no lu-

ar em que esta presente.

28 Posso dizer agora que descobri já a razao nais propria, e mais intrinleca da injuria, e deshona, que a Deos fazem as creaturas peccando. Devenos distinguir no peccado duas razoens, (ou duas emrazoens) huma de offenia, outra de injuria. Ofender a Deos he temeridade; effendê-lo em sua resença he injuriá-lo: porque aindaque o peccado ao fora contra Deos, nem commettido em lua ofensa; sempre seria contra a súa honra; e contra o u respeito commeité-lo em sua presença. A solira mais livre, e mais desenvolta se peja, o vicio ais depravado refrea seus appetites, em quanto relume que poderá ser visto de alguem, e primeise encobre, antes que se resolva a peccar. Assim pede a razao, assim o mostra a experiencia, e o z assim o Ecclesiastico, quando descreve a hum omem, que na tentação se delibera a peccar: Quis Eccles. 23. e videt? Tenebræ circundant me, & parietes co-25. eriunt me, & nemo circunspicit me. Pois como naô encobre, como se nao esconde aos Divinos hos quem pecca? Enfinava Deos a huma alma vota, celebrada nos Canticos de Salomao, defesa de o agradar, e ser perfeita, que no coração, no braço o trouxesse perpetua, e inseparavelmenimpresso: Pone me ut signaculum super cor tuum, Cant. 8. 5. signaculum super brachium tuum. Hum sinal, representação de Deos, posto no braço, outro no ração, seria meyo muy proporcionado, para que Esposa sempre o tivesse muy presente na lemança; mas para ser perfeita; e agradar Deos? Sim; rque considerando-se na sua presença, o nao of-Aa ii fenderia

372 Sermao X. fenderia por obra, nem por pensamento: Si Do Glof. in cap. minum præsentem, & omnia videntem cogitaremus 3. Ezech. aut vix, aut nunquam peccaremus: diz o meu Stra bo Fuldense na sua Glossa ordinaria. Quem sab que Deos está presente em seu coração, não ad mitte nelle pensamento, que o offenda. Quem co nhece que Deos está vendo todas as suas acçoens nao estende o braço para o offender por obra; por que quem se considera na presença de Deos, regul as suas obras, e os seus pensamentos, pela vontade d Deos: Pone me ut signaculum super cor tuum, u signaculum super brachium tuum. Ouvi o com expoem este Texto meus Padres S. Gregorio Ma gno, e Santo Anfelmo, para ultima confirmação d nossa intelligencia: Ut signaculum super cortuum D. Greg. regentem cor tuum, & cogitationes tuas. Ut sign D. Anfel. culum super brachium tuum; ut rectorem in on nibus operibus tuis. 29 Negao os Atheistas que haja Deos. Rai Ignorancia: Dixit insipiens in corde suo, non e Deus! Outros ha, que o confessão, e negao qu possa ver o que no mundo obrao as creaturas; po que assentando que nao he Immenso, dizem qu só está no Ceo, sem que possa alcançar com a vil o que lhe encobrem as nuvens; e assim usurpao d Sagrado Texto estas palavras, profanando-as a se Job. 12. 13, perverso intento: Quidenim novit Deus? Et qua per caliginem judicat, nubes latibulum ejus, nec no stra considerat. Não ha mayor cegueira! Hum, outro delirio fingio, e dictou a depravada malicio para peccar iem temor de Deos, e sem receyo d castigo. Nós condemnamos estes absurdos ambos Confessamos que ha Deos, e que em todo o luga eita וכועודוג 12 3/2

Na Tarde da segunda Dominga da Quaresma. 373 lá pois he limmento; mas ainda astimo offendeos; como o fizeramos se não houvera Deos: ainda lim o offendemos, como o fizeramos fe nos não ra. Agora perguntara eu. Quem procede mais ga, e irracionalmente : o que pecca, porque nao inhece que ha Deos; e o que, a esta imitação, neque Deos seja Immenso, e esteja em todo o lugar; nós, que confessando a necessaria existencia de eos, e asua Immensidade, o offendemos em sua: esença, e á sua vista ? Elles errao sem desculpa que dizem : erramos nós indesculpavelmente no e obramos. Nos os podemos convencer a elles m esta visivel fabrica do Universo; porque toda a se dessaz emilinguas, que estao clamando, es endo haver hum Deos Immenso, Author, e Convador de todo o creado. Más elles nos pódem nfundir a nós com o que obramos: porque le: mos que ha Deos, e que he Immenso, sem dua o injuriamos, e affrontamos: sem duvida lhe mos a honra, e negamos a reverencia devida a incomprehensivel, e soberana Magestade, quanem sua presença o offendemos. Toda huma noite atormentara o a Christo, e o

herao de opprobrios os ministros mais impios da nana, ou deshumana crueldade: e dize os Evageis, que para o fazerem, lhe cobrirao primeiro o o: Velaverunt eum. Foy este acordo altissima Luc, 22, 66 posição de Deos, em reverencia, e honra da di- Marc. 14.65. face, ainda que os Judeos, sempre cegos, nao inçavaô por entaô esse mysterio: Cooperiunt ex Dei consilio, ut etiam inviti divinam faciem sylv, in Elogo a especulação bem patente materia para 16.0.,132.

art.III Aaiii

374 Tangram Pro Sermat X. a plet bash sit.

duvidar. Os Judeos, ainda que a Christo cobriado o rosto; não deixavão de o escarnecer; e ferir Marc, 14.65. com os golpes, e bofetadas que lhe davaô: Caperunt quidam conspuere in eum, & velare facien ejus, & colaphis eum cadere. Pois qual era a honra, qual a reverencia, que dispunha Deos quando a Christo cobriao o rosto, se entao era com mais opprobrio offendido? A reposta (nao menos prompia, que a duvida) se acha na differença de offenderem aquelles ministros a Christo com os olhos cubertos, ou descubertos. Offenderem a Christo com o rosto descuberto era offendê-lo á vista, sem le occultarem a seus divinos olhos: offendê-lo porém com o rosto cuberto, era offendê-lo, entendendo elles que Christo nao podia ver quem o offendia: por isso lhe instavao, que profeticamente dissesse qual delles o esboseteava: Caperum colaphis eum cadere, & dicere, prophetiza: poi entender cada hum dos ministros, que de Christo nao era conhecido nem visto. E porque no juizo de Deos a mayor deshonra, que se podia fazer a Christo era offendê-lo em sua mesma presença, e diante de seus divinos olhos; com mayor mysterio do que parece; ilhe cobrirao os olhos, para que em reverencia da Magestade propria não fossem tantos opprobrios comettidos por ministros, que nao temessem ser vistos de Christo, quando o offendiao. Velaverunt eum. Ex alto Deiconsilio, ut etiam inviti divinam faciem venerentur.

Acompanhemos agora a Christo, sahindo da caza do Potifice athe o Calvario, e ahi da cadeira da sua Cruz, entre as sombras da escuridade mais profunda, nos dará a confirmação mais clara deste

: I tela

penia-

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 375 ensamento. Diz S. Paulo que o Eterno Padre, tendendo à reverencia, e honra, que se deve a hristo, she despachára certa petição, por elle ita com grande clamor, e lagrymas: Preces su- Ad Hebr. 6 icationesque cum clamore valido, & lacrymis Toldiel ferens, exauditus est pro sua reverentia. Petio deferida por se attender à honra de Christo: xauditus est pro sua reverentia! Qual seria ella, qual o seu despacho? Perguntao os Expositores: responde o Bonherba", que aquellas trevas escusimas, de que se cobrio o mundo, pendente risto na Cruz, forao ordenadas, e dispostas n attenção de sua honra, e da reverencia que se e devia: Exauditus est prosua reverentia. Ex Bonh. Serm. proviso densissima orta sunt tenebra, obscuro de Christ. groque pallio cooperientes mundum. Mas aqui die venerin enta a duvida, e entra a difficuldade. Pois em Mar.n. 5.6. cobrir de sombras o mundo acóde o Eterno Pae pela honra de seu Filho, e reverencia de Chris-? Sim, e notay. O que refultou daquella escuade tao densa, e daquelle eclyple tao tenebro. foy que os Judeos ficarao privados da vista de risto, diz Origenes: Ut populus privetur lune tuæ inspectionis; e como o ponto mais fino. Orig Home nais sensivel da deshonra, que a Christo faziao aggressores da mayor maldade, era offender ao Rey, ao seu Messias, e Redemptor, em sua sma presença; o retirá los da sua vista era atção á honra do mesmo Christo: Exauditus est sua reverentia. Ex improviso densissima orfunt tenebra. Ut populus privetur lumine tua pettionis. Os idolatras Ifraelitas, que sem resto á ley, que recebêran por mao de Moyfés,

-376 Sermao X. se contaminarao com as mayores, e mais detesta veis abominaçõens, lá se occcultavão, e escon diao, persuadindo le primeiro com supersticioso e falso acatamento, que dos divinos olhos não po Elech. 8.12. deriao fer vistos. Vides fili hominis, qua seniore domus Israel faciunt in tenebris, unusquique i abscondito cubiculi sui, dicunt enim, non vide Dominus. Os Gentios que adoravao ao Sol po Deos, não temião offendê lo de noite; porque a fombras tiravao, no conceito delles, a mayo enormidade da culpa. Vio o Eterno Padre ao se querido Filho, tao lastimosa, e injuriosamen te crucificado; e como querendo de alguma fort diminuir a affronta, que fazia o áquelle Sol justiça do, acodio com escurissimas sombras, que escon dendo, e encobrindo a Christo, ao menos dessen occasiao aos oftensores de prezumir que dell nao erao vistos; para que sendo tao grave o se delicto, fosse menor a deshonra para Christo, qua do se entendesse que nao era commettida á su vifta. garast she is also as a call in sec 22 Quem houve, que conhecendo bem o qu he opeccado, e a deshonra, que nelle se faz a Deo não entendesse que o ser commettido á vista de mesmo Deos, era para elle a mayor deshonra? A innocente, e casta Suzana, quiz antes morrer, c commetter hum peccado no lugar, em que Deo estivesse presente, para a ver. Melius est mihi abs. Dan. 13.13. que opere incidere in manus vestras, quam peccare in conspectu Domini. David o que mais afeava na sua culpa, era havê la commettido diante de Deos: Malum coram te feci. O Prodigo so se ac-Pfal. 50.6. cusava, de que com seu desbaratado procedimen-1 5

01

Na Tarde da segunda Dominga da Quaresma. 377 to peccara na presença de seu Pay Celestial: Pec- Luc. 15, 182 cavi in Calum, & coram te. O mesmo peccado tanto se peja de ser commettido diante de Deos, que, quanto he de sua parte, elle mesmo persuade (não sey com que natural instincto) se retirem dos divinos olhos primeiro que o executem. o controlle ale to calcabit

33 Quiz o Prodigo, violando os preceitos, e bons costumes, com que seu pay, o criára, entregar-se aos vicios, e antes de tudo, se retirou para tao longe, que delle nao fosse visto. Abiit in regionem longinguam, & ibi dissipavit substantiam suam, vivendo luxuriose. Oh que extrava. gante moço! Ainda nao peccou, e jáse condemna ao desterro de sua patria, e da casa de seus pays? Quem o sentenciou a essa pena? Pergunta o Estella: Quis domo ejecit illum? Os mesmos peccados em Stell, in caps que se resolvia a cair. Estes o aconselhárao, que se retirafle para onde o pay não estivesse. Todo o agente racional se move de algu fim para obrar, e o fim do Prodigo era peccar livremente: "Ut licentiosias, ac liberius vivenet, expõem literalmente Sylveira. Sylv. in huc Pois esse mesmo peccado ja concebido, e representado no entendimento, era o fim que o movia aseapartar da vista do pay: Abiit, in regionem longiquam, ut licentiosus, ac liberius viveret. Entrou o mesmo peccado ( nao por modestia, que anao tem; mas por soltura, e para ter mais liberdade) a aconselhar ao Prodigo, que se queria viver; estragada, e lascivamente, buscasse algum lugar muy retirado, onde não fosse visto de seu pay: Si D. Aug Ser. peccare vis quære ubi te non videat, & fac ibi 46.de Verb. quod vis, disse S. Agostinho. Mas na presença do

58 Sermao X.

pay, de nenhuma sorte; porque a vista delle seria bastante para o refrear; como admiravelmente concluhio o mesmo Sylveira: Nè reverentià ocu-

Sylv.cit. lorum patris refrænaretur.

34 O Prodigo na representação era qualquer de nos: o Pay era aquelle, que to dos temos no Ceo: e sendo o peccado tao opposto á honra de Deos; esse mesmo peccado nos aconselha, e nos persuade que vamos para onde nao esteja, nem nos veja Deos: In regionem longinguam, eque ahi nesse retiro poderemos entad peccar sem pejo, nem receyo dos soberanos olhos: Et ibi dissipavit substantiam suam, vivendo luxuriose. E se quereis a razao deste natural dictame, S. Agostinho a deo tao propria, e tao douta como sua. O peccado, ainda depois de proposto pelo entendimento, não pode ser approvado pela vontade, nem pode sahir a execução, faltando-lhe a liberdade, que he a raiz, e o fundamento da culpa: he porêm certo, que nenhum homem terá liberdade para obrar mal, á vista de Deos tao Santo, de Senhor tao Soberano, e de Juiz tao recto como executivo: Nobis indita est necessitas juste, rettèque vivendi, qui cuneta facimus ante occulos judicis, cuneta cernentis; pois para que nos homens haja liberdade de peccar, o mesmo peccado aponta, e aconselha, que seretirem da presença de Deos: Sipecare vis quære ubi te non videat, & fac ibi quod wis

D. Aug. Soliloq.c, 14.

35. Qual seria o homem tao falto de pejo, e tao sem honra, que tivesse liberdade para sa-zer hum roubo, hum adulterio, hum sacrilegio; mas que digo? Para que he excogitar sacros tao abo-

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 379 pominaveis? Qual seria o que se deliberasse a dier huma mentira conhecida, diante de pessoa grae, e authorizada, que alêm de a estranhar, a houesse de castigar? E que diante de Deosse hajao de ommetter crimes tao enormes, e contra o mesmo leos, que os ha de estranhar, e condemnar como anto, e osha de castigar como Justo! Nesta occaao, já vos nao intímo que nao offendais a Deos: já os não prego que abraceis a doutrina de Christo. o cominho da virtude. Só vos rogo, que para eccar tomeis o exemplo do Prodigo, e o conselho o peccado. Peccay, e peccay quanto quizeres; mas om effeito tiray primeiro a Immensidade a Deos: onde elle nao estiver, onde vos nao vir, peccay om toda a liberdade: Si peccare vis, quære ubi e non videat, & fac ibi quod vis. Primeiro vos etiray da presença de Deos, e lá nesse retiro occulo vos fareis mais depravados que o Prodigo: Abist n regionem longinquam, & ibi dissipavit substaniam suam, vivendo luxuriose. Mas na pretença de um Dens de Magestade, e veneração tremenda, ffendê-lo! Naō: pela summa injuria, e deshonra, ueselhefaz: Dous inhonoratur. S. VII. a company of the state of the

E Sta summa deshonra deve ser esticazi motivo para solicitamente nos emprecarmos em lavar, e purificar nos almas de toda aculpa; porque tambem, no juizo de Deos, o que sazonais enorme, e mais aggravante anossa culpa, he circunstancia de ser contra a sua honra, e contra a summa reverencia, que se she deve. Já disse comcorsua natureza se oppõem á vida do mesmo Deos;
muito

380 sails and Sermas. X. change hower I To muito mais, porque novamente tornao a crucificarao bilho de Deus os que o offendem: Rursus crucifigentes sibimetipsis Filium Dei. Esendopor esta razao tao atroz delicto qualquer peccado; co tudo, parecerá ao nosso entender, e á nossa estimação, que o peccado ainda selfaz mais abominavel a Deos, pela injuria, que com elle le faz á sua hora. Duas peticoens fez Christo a leu Eterno Padre, huma no Horto, outra na Cruz; mas nao tiverao ambas a mesma sorte. No Hortó orou tres vezes, apresentando em todas ellas amesma petição com lagrymas de sangue, que derramava nao só de seus olhos, mas de todos os membros de seu corpo: porque, como diz S. Bernardo, todos elles choravao sangue ao tempo em que Christo orava: Non 3.de Dom. 1a solum occulis, sed quasi membris omnibus fleviste videtur. Na Cruz tambem orou em alta voz, mas 16 com lagrymas, que derramou de seus olhos: Preces, supplicationesque, cum clamore valido & lacrymis offerens, diz S. Paulo. Sabemos porém que a petição da Cruz foy despachada, Exauditus est, e a do Horto não. É porque razão não defere o Eterno Padre à supplica de seu amado Filho no Horto, como deferio á que lhe fez na Cruz? Porque no Horto pedia Christo ao Eterno Padre a conservação de sua vida: Transfer calicem istu à me; na Cruz pedia a conservação de sua honra, e da reverencia, que se she devia: Exauditus est pro sua reverentia; e o mesmo Padre, que sofreo (quero dizer permittio) que a seu Filho, a quem amava, tirassem tao preciosa vida, defendeo a sua honra, como se fora mais atroz delicto, tirar-se ao Filho de Deos a honra, que a vida. L 100.00 37 Us

D. Bern, Ser. Ramis.

Ad Habr. 5.7

Luc, 22, 42,

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 381 37 Os homens em mais estimao a honra, (lea em) que a vida; e supposto que de Deos não podenos dizer o mesmo, com tudo sabemos que para saisfação da Justiça Divina offendida pelas culpas dos omens, permittio o Eterno Padre que se execu. asse a conspiração humana, feita contra a vida de seu Inigenito Filho, mas nao a que se pertendia contra sua honra; antes mostrou a sua Providencia promua em lha conservar. No Presepio em seu Nascimeno o honrou, mandando que os Anjos, Principes Ceestiaes, e que os Reys da terra o adorassem. Na more, o mesmo Pilatos, que o condemnou a ella, tamem o honrou, confessando-o por Justo, e declarano-o por Rey. O mar o honrou, quando obsequioamente solido aos pés, e passos de Christo, deo claas mostras de o reverenciar como a seu Creador, e Deos. A terra com seus tremores extranaturaes; Ceo toldado de sombras; o Sol contra a ordem la natureza ecclypfado; fe mostravao honrar a Christo, com osindicios que davao desentimento juando oshomens tão affrontosamente, o crucifiavaō. Tudo foy disposição do Eterno Padre, que ambem no Jordao, e no Thabor honrou a Chriso, dando-o a conhecer por seu Filho. O mesmo Christo se mostrou mais doido, e zeloso da hona, que da vida. Quando o quizera o a pedrejar no remplo, se occultou, e sahio delle, sem que se he ouvisse huma palavra de queixa contra a invea, e ingratidao humana, que tao mal lhe conrescondia. Nos tormentos de sua Paixão, e Morte, anto admirou nelle Isaias o silencio, como o sofrimento: Oblatus est, quia ipse voluit, & non Isai.53.7. speruit os suum; porque sem formar queixa algu-

382 Sermao X. ma, padeceo: antes desculpando aos que o crucificavao, rogava o perdao para todos. Mas lá se queixou algua vez contra os que lhe tiravao a hon Joau. 8.49. ra, e com aspereza os reprehendeo: Vos inho noraltis me. 38 Desta honra, que Deos tanto zela, fazemos nós tao pouca estimação, e tao pouco apreço que tantas vezes lha tiramos com ignorancia, quátas são as vezes que o offendemos; porque com desprezo da Piedade, e Clemencia Divina, provocamos a sua Justiça para o nosso castigo, sem attendermos a que para não usar com nosco dos rigores della, quiz Deos que seu Unigenito Filho se fizesse Homem, para que nelle se ostentasse a sua Justica, e em nós a sua Mitericordia. Com desprezo Job. 9. 13. daquella Magestade, e Soberania, diante da qual humildes, e reverentes le prostrao os Anjos: Sub quo curvantur qui portant orbem, peccamos nós, sem acordo, nem acatamento de o sazermos na presença daquelle Tremendo, e Veneravel Senhor; que nos está vendo. A consideração desta ouzadia pessima, e deste sacrilego atrevimento, seja quando menos (como he razao) hum incentivo, para o aborrecimento das culpas, com que tirámos a Deos a honra. Seja hum estimulo sorte, para restituirmos a Deos a honra, que tantas vezes lhe tirámos. O arrependimento das culpas em nós, he

a restituição da propria honra para Deos: Tunc ho-

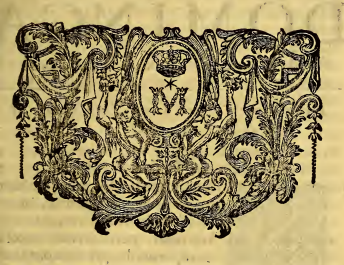
norem Deus accipit à nobis, cum eum laudamus,

E per cordis punitentiam ei confitemur, diz olnterprete que seguimos. Choremos o malque obrámos, tirando a Deos a honra tao repetidas vezes,

Dionif. Carth, in cap. 5. Apocal.

> quantas forao as que o offendemos; e com essas lagrymas

NaTarde da segunda Dominga da Quaresma. 3832 rymas purificaremos nossas almas, e nossos coiçoens de hum mar de culpas, e mereceremos achentes de sua Graça, e de sua Misericordia, e or este meyo a sua Gloria: Lava à malitia cor tuum perusalem, ut salva sias.





Post grain of the ann - by on

## SERMAÖ XI. NA TARDE DA TERCEIRA DOMINGA DA QUARESMA.

Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva sias. Jerem. 4.

S. I.



E as maculas do coração podem purificar-fe co lagrimas, eu não vi estimulo mais forte, para com lagrimas purificarmos nossos coraçõens, do que he a perda do tempo, bem advertida do nosso

Interprete: Tempus amittitur; porque tambem não ha perda mais digna das nossas lagrimas. A perda menos remediavel foy sempre a mais deploravel; porque ha dobrado motivo para o sentimento, quando o que se perdeo, nem esperanças deixou de se recuperar. Tal he a perda do tempo, e por isso sem duvida a mayor perda. Os bens todos da natureza,

laTarde da terceira Dominga da Quaresma. 38¢ a, e da fortuna, depois de perdidos, se podem ma vida recuperar: mas hum dia, ou huma hora, e se perdeo, houve por ventura alguem, que a pu- p. Doroth. sle descobrir, e achar: Quis-diem, vel boram sive A. Sy nporis amissam quarens, aliquando invenit? Po- ta, & morte mos todos perguntar com S. Dorotheo. Apostol.&c.

2 Por esta razao a jactura do tempo se saz mais ploravel ainda, que a da graça; porque se bem empo naô venha a comparar-se com ella: consirada em si a razão de perda, tanto a do tempo he is digna de fentimento, quanto he mais recupeel a da Graça. Aos pés de Christo chorou a Maalena, e não cessou de chorarem toda a vida. Eshe a energia com que só diz o Texto, que a Maalena começou a chorar: Lacrymis capit riga-Luc.7.38. pedes ejus; porque em quanto viveo foy huma a fonte de lagrymas. E de que chora a Magdalede está restituida á Graça de seu Mestre? Se choa Graça, que perdeo, enxugue as lagrymas, pore a achou. Ocertoke, que nao chorava a Graçal dida; pois não podia chorar a perda do que já ha lucrado. Chorava perda mayor, e que pedia is lagrymas: chorava fó a perda do tempo; pore como não podia recuperar o tempo de amara os, que esperdiçou sendo peccadora; só essa perpodia ser incentivo de tantas lagrimas: Plorat, iá tempus subtraxit, quo diligere debebat, diz Taut, 10, Diiciano com agudeza. Perda, que he sem reme dal.4. , pede lagrymas irremediaveis: por isso as lagrys de Anna, may de Tobias, erac irremediaveis: ebat igitur mater ejus irremediabilibus lacry- Tob.10.45 s; porque as derramava por hum filho, a quem punha morto: e sendo em tal caso irremediavel Part. III. Bb a fua

Sermao XI.

a sua perda, irremedia veis tambem devia o ser as sua lagrymas. Taes forao as lagrymas da Magdalena chorando o tempo que perdeo, porque o naõ em pregara em amar a Deos. Eraó lagrymas irremedia veis; e por issolagrymas que nao tiverao fim: La 22.2 (cho) crymis capit rigare pedes ejus; porque o motiv dellas era a perda irrecuperavel do tempo: Plora quia tempus subtraxit, quo diligere debebat.

Oh e quantos annos contamos nós irrecu peravelmente gastados! Em que? Não em amar Deos; em offendê-lo, sim. E como pois fora just que, à imitação da Magdalena, chorassemos esse tem po, em que deixamos de amar a Deos, e purificara mos noslos coraçõens com estas lagrymas: Lava malitià cor tuum Jerusalem; ut salva fias! Ell he o fim, com que o nosso Interprete nos trazhoje memoria tao largo tempo irremediavelmente per dido: Tempus amittitur. Porêm eu, muito ao con trario do que devera esperar-se, hey de empenha me em descobrir algum meyo de se recuperar tempo huma vez perdido; e nem porisso será est mulo menos forte, antes muy util para a nosla con versao, o conhecimento da mesma perda do tempo que ainda se póde recuperar. S. H: O. W. F. F. H. S. D. S. D. S. D. S. S. D. S. S. D. S. S. D. S. D. S. S. D. S. D.

Anção-se os Filosofos, tão curiosa, co mo ociosamente, em examinar, se po derá Deos fazer que opreterito nao leja preterito e que não tenha passado ainda o tempo, que já passou in Axiomat. Aristoteles resolve negativamente: e os que susten taő a opiniao contraria ( em leus mesmos termo implicatoria) taes fundamentos propõem, que tal Real Philos. vez elles mesmos os não percebão. Mas deixado .'.' esse r [1] 5

VideGratianu Mofort. Phil. p. 496. & Caram.in Ration. & Metap.lib.8. dilp. 5.

NaTarde daterceira Dominga da Quaresma. 387. es discursos vãos; a meu entender, o tempo que ma vez já foy, aindaque não polla não ser preteri-, sem implicancia póde novamente tornar a ser: em pode quem esperdiçou o tempo em seguir seus cios, evaidades, recuperá-lo depois, fazendo o vamente resurgir, para o empregar no serviço de os, ecultura de sua alma. Porque vos não parenova esta resolução, e destituida de authoridade, corramos á de S. Paulo (pois anao ha mayor) na sistola aos de Epheso. 📉 💮 😥 💯 💯

5 Videte itaque, fratres, quomodo caute am. Ad Ephel.5. let is, non quasi insipientes, sed ut sapientes, re- v.15. 16. nentes tempus. Vivey acauteladamente (dizia Apoltolo) e como prudentes remindo o tempo. que tempo he este, que com prudencia, e cautéla poderá remir? Santo Anselmo resolve, que he o npo que passou já: Tempus anteactæ vitæ. Diz D. Ans.in m; porque só se póde remir o que se perdeo: e cos só o passado he o tempo, que se perdeo; este, e outro, he o tempo, que recomenda o Apostolo, nhamos nós todo o cuidado em recuperá-lo, e ní-lo. Do preiente estamos nós em posse: o futuchegará sem desvélo nosso. O pastado, que nao oe na providencia da natureza, porque está perlo; esse he o que poderemos nós remir, e recupeá custa de nossas diligencias. Esta foy a propriele com que o Apostolo disse: Redimentes tem-

Nou: Redimentes tempus anteactæ vitæ. 6 Bem estava atéqui, se alêm do Texto, e au-Bb ii thoridade

r. A cousa remida he a mesma que soy perdida: er pois o Apoítolo, que podemos remir o tempo, persuadir-nos que podemos recuperar aquelle smo tempo, que está perdido, com a vida, que já

Sermao XI.

thoridade, descobriramos tambem razao, com qui o entendimento se persuadira, que o tempo hum vez perdido se póde de alguma sorte recuperar quando já nao he, nem tem fer. Se o tempo fora per manente, lá onde estivesse o buscaramos, aind contra o que entendera o aquelles antigos Filosofos que diziao: Ad præteritum non datur transitus Mas se a natureza do tempo consiste no seu transit deficiente, que por nos passa expirando, porqu no mesmo instante passa do ser ao nao ser, e da du ração ao nada; como desse abysmo do nada iremo recuperar otempo, que já por nós passou? Como d lá o poderemos haver? Digoque por dous modos Hum em verdade difficultoso de se perceber; ou tro porêm muy facil de se entender. Vamos com primeiro, que para o fazer perceptivel, o fundare em exemplos, e paridades, que de alguma sórt declarem oque a razao não póde bem explicar, ner totalmente chega a comprehender.

Se na Eschóla de S. Thomaz (a quem sóra de la seguem nesta parte Theologos muy insignes) preterito, que já em si nao tem ser, ainda he, e aind está presente na Eternidade, que contradição ha verá, em que alguma vez torne a ser tambem para nós presente esse preterito, e não outro, senão mesmo que soy? Peccando perdem os justos merecimento das boas obras, que sizerão: mas re cuperada pela contrição a Graça, assim como a al ma renasce, tambem revive o proprio merecimento, que pela culpa se tinha perdido, e estava se pultado. E porque não discorreremos da mesm sorte, para a revivencia do tempo? Se na Resur reyção universal os mesmos corpos, que já soras

NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 389 talvez nem ja existem as suas cinzas) hao de torraser, para serestituir acada hum oseu; na esritual returreyção do peccador, que passa á via da Graça, porque lhe não restituirá Deos o Duransia 42 mpo que foy, e ja nao he? Muito mais se com guns Theologos assentarmos, que o permanen- cit difficulnao he menos difficultoso de se recuperar que o ccessivo; se hum e outro acabarao totalmente. dmirava-se S. Jeronymo de que seu grande ami-Paulo Concordiense cheyo de annos conser- manentibus ille o mesmo vigor, e a mesma disposição, que nha fendo moço: e tratando este ponto em húa ita, lhe escreve, e diz assim: Futuræ nobis esurrectionis virorum in te Deus offendit. Em ós nos mostra Deos ocularmente o prodigio da tura Resurreyção que esperamos, e aos Filosos da Gentilidade com nenhum discurso se podia ersuadir; porque se a esse tempo os corpos ja desitos, e reduzidos a cinza, hao de tornar a ier; n vós a idade, que já passou, ainda está sendo, e está conservando, como se nao houvera passao; porque na velhice ainda em vós se conserva mesma idade de moço. Nesta permanente mociide de Paulo via S. Jeronymo huma idéa da Rerreyção futura, cujo mysterio o entendimento o póde explicar, porque o não chega a compreender. Nós pelo contrario: com o mysterio da esma Resurreyção poderemos mais facilmente ersuadir-nos, que bem podem os annos ja passaos resurgir, e tornar á duração presente. E digo que mais facilmente; porque nao rá difficultoso descobrir a causa, e o meyo desta

esurreyção, ou recuperação do tempo, que co-

Bb iü

Part. III.

d-43.q.3.pas rem agnoltatem in reparandis fucceflivis, ac in suscitandis perpostquam totaliter perierunt.

D. Hieron. Epift. 21, 2d Paul, Con-

nhe-

300 Sermat XI nhecidamente hea Graça de Deos, e a virtude do Julios, as quaes ambas obrao nelles este incom. prehensivel prodigio; porque assim como as culpas fazem que a velhice, e a morte se anticipen aos annos: assim a virtude, e a graça fazem que os annos da mocidade resuscitem de novo na velhice. Tudo he discurso de S. Jeronymo continuando a carta ao seu bom amigo: Ut peccati sciamu. esse, quòd cateri senes adbuc viventes pramori untur in carne: justitiæ quod tu adolescentian in aliena atate mentiris. De Saul disse a Escriptura, quando começou a reynar estava na idade de hum anno: Filius unius anni erat Saul, cun regnare capisset. Ja se descobre a difficuldade que occorre. Como nao teria Saul muitos mais an nos, se lhe acharao capacidade para mandar hun exercito, e para reynar em todo o povo de Deos O Texto Chaldeo prevenio a repolta, que seguen os Santos Padres, e Expositores na interpretação do nosso: Sicut filius unius anni, in quo non sun culpa, Saul erat quando regnavit. Era Saûl justo nao tinha culpas quando o escolherao para ser o primeiro Rey de Ifrael. A lua innocencia lhe dava ou lhe restituia o tempo, que inutilmente lhe pasfou na infancia, quando lhe faltava a discrição para dispor delle. Oh efficacia da virtude, e Graça que à mayor idade restitues aquelles annos inuteis que a infancia nem sabe estimar, nem póde aproveitar! Virtus exigit, ut sit senestus nostra pue rilis; diste para conclusão do nosto ponto Santo Agostinho. 9 Esta efficacia teve a Divina Graça em Saul innocente, e justo, e a terá em todos os que o imi-.... tarem NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 391 rem na innocencia da vida, e pureza da alma. (o que para nós mais he) tambem se achará a esma esticacia na contrição perseita daquelles, se esperdiçando, os seus primeiros annos, e estagando a sua melhor idade com vicios a que se rao, se resolverem sinalmente a aproveitar o restavida em verdadeiro arrependimento da pasta, porque nesse resto, ainda que não seja muito, recopilará o mais tempo já perdido, como se da a vida empregárao em servir, honrar, e amar Deos.

10 Arrependido o Prodigo de suas culpas, e stituido á graça de seu misericordioso pay, lhe e mandou este dar, para se vestir, a galla mais cussa, que na casa havia, e orná-lo com hum preoso annel: Citò proferte stolam primam, & induiillum, & date annulum in manum ejus. Por te bom tratamento se queixa o filho mais velho. e possivel (dizia) que se de a meu irmao, depois tantos annos de escandalo, o que eu não meci servindo em toda a vida a meu pay! Huma ra de arrependimento, huma hora de vida meorada, que vem a ser, á vista de tantos annos que e irmao empregou em vicios? Oh nao te cegues, vejoso irmao, vendo exaltado este Prodigo. Nao bes quam poderofa he a contrição de fuas culs, em teu irmão. Se o souberas, havias entenr que elle nem huma hora perdeo de obediena paterna, e sempre observou os preceitos de u pay, e que por esta razao se vê tao ricamente stido, e tao preciosamente ornado: Citò prorte stolam primam, &c. Profunda he neste caso exposição de Santo Enodio, Bispo Ticinense, e Bb iiii

Luc. 15. 223

392 Sermao XI.

D. Enod.in opulc, infert t. 9. Bibliot. Max. Pat. Edit, Lugd.

Doutissimo Padre do sexto Seculo da Igreja. A stolam candidam, ad annulum pretiosum, addivi tias illas paternæ possessionis, quasi semper ser vasset justa, revocavit. Notay aforça, e a proprie dade daquelle semper. O Prodigo (dizeste Padre foy de seu pay recebido, como se nunca se apar tara delle, e sempre lhe obedecêra servindo-c Quasi semper servasset justa. Mas como le tanto annos passou ausente, vivendo nelles estragada mente? Oh que todos esses annos perdidos s recuperarao em huma fó hora de arrependimento Esse tempo, que o Prodigo perdeo na vida passa da, inteiramente o remio: Redimentes tempu anteact a vita. Da Eternidade, onde estavainclu so, ou recluso, o foy resgatar : e a preço de su contrição, e lagrymas, o recebeo por junto en huma so hora: Quasi semper servasset jussa. Di o livro da Sabedoria, que o justo encheo largo tempos em breve espaço: In brevi explevit tem pora multa. O ponto he conseguir em alguma ho ra a Graça de Deos, e com ella o arrependiment das culpas; q logo todo o mais tempo ficará che yo: Explevit tempora multa. Nem huma hor será vaga para o merecimento; nenhuma se per derá para o premio, como se vio no Prodigo porque huma hora de verdadeira contrição balla-

Sap. 4. 13.

D. Anfel, fupra cit.

· 1001

Promptamente, e com muita clareza o meu Santo Anselmo. Tempus redimimus, quando anteactam vitam, quam lasciviendo perdidimus, siendo reparamus.

Last II.

rá para le remir nella todo o tempo que se perdeo.

S. III.

NaTarde da terceira Dominga da Quare sma. 393 S. III.

Segundo, e mais perceptivel modo. com que se póde recuperar o tempo huma vez perdido, he impetrando que Deos nos dilate para o futuro outro tanto tempo, e talvez mais do que deixamos perder na vida passada. E porque meyos? Hum só basta, pelo que tem de efficaz. Huma verdadeira emenda de vida, huma correcção de costumes peccaminosos o póde conseguir sem difficuldade. Lede as Escrituras em q Deos encerrou os segredos de sua Providencia, e .ma. ..... as maximas de suas disposiçõens, e achareis que o viver ajustadamente na consciencia he meyo de negociar com Deos mais annos, que nos dilatem a vida. A Salomao prometteo Deos, que se observasse os preceitos de sua Ley, lhe multiplicaria os annos da vida: Si ambulaveris in viis meis, & 3. Reg. 3. 14. custodieris pracepta mea ... longos faciam dies tuos. E tab certo esteve o Rey Sabio nesta industria de adquirir mais vida, que repetidas vezes a aconselhava, desejando persuadi-la a todos. Pra- prov. 3. 1. 2 cepta mea con tuum custodiat, longitudinem enim dierum, & annos vitæ, & pacem apponent tibi; disse, e tornou a dizer: Per me multiplicabuntur, dies tui, & addentur tibi anni vitæ: e sinda o persuadio terceira vez: Timor Domini apponit dies. Lá cahio o S. Rey Ezechias em huma enfermida- Cap. 10,27. de mortal, recorreo a Deos representando-lhe a pureza de costumes com que vivera, propondolhe a exacção com que observara os seus preceitos: e logo impetrou mais quinze annos de vida: Me-Mai. 8.3.15 mento que so quomodo ambulaverim coram te in veritate, & corde perfecto... Ego adjiciam super dies

Sermao XI.

e aprendeo o Propheta Ezechiel esta doutrina: Si autem dixero impio, morte morieris, & egerit pænitentiam a peccato suo, fecerit que judicium, & justitiam, & pignus restituerit, ille impius, rapinamque reddiderit, in mandatis vitæ ambulaverit, nec fecerit quidquam injustum, vita vivet, & nonmorietur. Instruido com estas doutrinas dizia S. Agostinho que quem quizesse multiplicar o numero de seus annos, empregasse estes em

D. Aug. Ser. viver bem: Vitam vita meritis acquiramus.

Psal. 38.6. haviao de ser medidos, e determinados por Deos:

Mensurabiles posuisti dies meos; sendo que Job
nos ensina, que Deos poem aos dias da vida humana hum termo tao presixo, e invariavel, que de
nenhuma sorte se poderá transgredir: Constituisti
Job. 14.5. terminos ejus, qui præteriri non poterunt. Não
he necessaria grande Fé, para abraçarmos a doutrina de Job nesta parte, nem muita Theologia,
para estranharmos a do Real Proseta; porque todos alcançamos, que assim como a vontade de

Deos he eterna, assim lao tambem eternos os seus decretos, e livres disposiçõens. Como pois julgava David, que o espaço da sua vida estava por se medir, e determinar por Deos: Mensurabiles posuisti dies meos; se na presciencia, e vontade eterna de Deos, ja tinhão em toda a Eternidade a sua determinação, emedida: Constituisti terminos ejus, qui prateriri non poterunt? Porque a extensão da nossa vida, ainda que invariavelmente presixa, supõem em Deos hum decreto (quan-

do menos para nós) condicional, fegundo o pro-

Na Tarde da terceira Dominga da Guare sma. 295 prio merecimento de cada hum! Si ambulaveris in viis meis; e regulada pelo merecimento de nossas obras, se faz absolutamente irrevogavel a determinação da nossa idade: Constituisti termivos ejus, qui præteriri non poterunt.

13 Bementendeis, e percebeis agora, que ha fail meyo para se recobrar o tempo já perdido; posoque na opiniao commum se repute nao só difficultosa empreza, mas impossivel. Quereis recupecar tanto tempo de vida, que atéqui prodigamente perdestes, e esperdiçattes? Pois emenday a vida, e costumes della, e podereis assim ou recuperar o mesmo tempo já passado, eperdido: Redimentes tempus anteacta vita; ou merecer, e imperrar ouro tanto tempo, e mais ainda do que passou por vós: Vitam vita meritis acquiramus. Et la section

14 Tanto vem aser que para nos resuscitem os innos, que já perdemos, como que por Divina piedade se nos concedaõ outros tantos, aindaque sejaõ outros, e não os mesmos. Sentio Eva a morte de seu ilho Abel, quanto pedia a ternura, e amor de māy: da mesma sorte se encheo de sentimento a viuva de Naim na perda do filho unico. Consolou Deos gualmente a afflicção de ambas, se bem que por diverto modo; porque á viuva refuscitou Christo o nesmossilho morto: a Evana o resuscitou Deos Abel, nasem lugar deste lhe deo outro filho: Peperit filium, vocavitque nomen ejus Seth, dicens: posuit nihi Deus semenaliud pro Abel. Etanto se satisfez Eva tendo outro filho, em lugar do que perdeo, como a viuva de Naim; sendo she restituido o mesmo filho, que vira morto. Aquella mulher Evangelica, dequem falla Christo em huma de suas parabolas, se

alegrou

alegrou achando huma moeda que perdeo: e nao fe alegraria menos, se nao podendo descobrí-la, em lugar della achasse outra de igual preço. Tambem para nós tanto saz que recupere mos aquelle tempo, que já perdemos, como se recebermos nao esse perdido já, mas outro tanto, com que se nos dilate a vida. O certo he, que com o arrependimento de nossas culpas, e com a emenda da vida, podemos recuperar o mesmo tempo, que deixámos passar, e perder: Redimentes tempus anteasta vita; ou impetrar de Deosoutro tanto, e ainda mais do que perdemos: Vitam vita meritis acquiramus.

15 Quando porêm chegará para cada hum a hora, em que se hao de recuperar tantos annos já perdidos? Qual ferá a hora, que cada hum temesco. lhido, e destinado para melhorar a vida presente, e resgatar o tempo da passada, ou impetrar de novo outro tanto? Aqui está todo oponto, nisto se volve toda a difficuldade, ou para melhor dizer, impossibilidade, que parece haver, em se reparar a perda do tempo. Nesta questao, e nesta difficuldade, quem me dera ouvir a reposta de cada hum dos que me ouvem. Mas he bem escusado me respondaõ o que eu, e todos muy bem sabemos. Nenhuma hora se dispoem para tao importante sim; porque os moços querem recuperar o tempo, que perderao, e vao perdendo, e querem tratar unicamente da salvação, quando forem velhos: e os que chegárão já aos annos da velhice, se aguardao lá para a hora da morte, que nunca a suppõem ta o proxima, como talvez está. Não he esta a verdade? Sem a menor duvida; e se nao reflecti em quantas pessoas conhecestes, e sao hoje fallecidas, e dizey-me, em qual dellas

Na Tarde da terceira Dominga da Quaresma. 297 lellas vistes antes da morte jalguns annos de vidas justada, fóra do enredado, e confuso trato domunlo, com frequente uso dos Sacramentos, sem amorproprio, com exercicios de piedade, e indicios de verdadeira penitencia? Eu vos confesto, que de quantos posso testimunhar, só colhi a mudança da vida para a morte; porêm mudança de vida para a vida, isto he, de vida froxa, e mundana, para vida espiritual, e ajustada, nao sey se vi: cuido que nao Nem he facil que haja tal mudança; nos moços, porque a ella o demorando para a velhice; nos velhos, porque a esta o reservando para a morte. Ora mostremos aos velhos nesta parte o seu engano, edepois iremos ao defengano dos moços. S. IV.

T Ao enganados os velhos, que cuidao poderao resgatar na hora da morte os annos, que esperdiçarao d'antes. Mais certo será perderem tambem os annos da feliz Eternidade, que espéraô, do que resgatar os da vida temporal, que penderao. Nas visinhanças da morte, aindaque nao seja repentina, ou apressada, sobrevem hum lethargo, huma destituição de sentidos, ou outro similhante accidente, e já se nao póde o enfermo dispor para a Graça, nem para os Sacramentos. E quando nada disto acontece, a enfermidade o inquieta por huma parte, por outra o afflige o apartamen. todomundo, e da familia, e o perturba o tantas esperanças cortadas de hum golpe naquella terrivel hora. E mais que tudo operturba, o afflige, e o inquieta a lembrança das culpas commettidas, e suas consequencias, o temor da conta, a presença do Juiz que está a chegar, a incerteza da fen-

tença,

398 ... Sermao XI. ... tença, e o merecimento dapena; sem que do perdao desta possa havera minima certeza, como nem do verdadeiro arrependimento, e contrição das culpas. E com estas perturbaçõens poderá o enfermo dispor-se por meyo de huma contrição perfeita, com verdadeiro amor de Deos, com intimo desejo da Eternidade, e desapego do temporal? Poderá; porque a Graça de Deos he muy poderota. Mas sem hum auxilio muy especial, muy forte, e efficaz, não se hão de vencer tantos contrarios, que juntos obitao, e conspirao para a perdição da alma. E estará prompto esse auxilio, para a occasião da morte? Duvido, e duvidaremos todos; porque não ha presumpção, ou indicio algum, para se entender que esteja prompto, e certo na morte, o que tantas vezes se desprezou em vida. Os remedios applicados tarde já não são uteis, aindaque applicados antes feriao efficazes. Assim são muitos auxilios da Divina Graça, desprezados em vida, edesejados na morte. Em vida seria o efficazes, na morte duvidamos que o sejao, pela razao de se buscarem iá tarde.

Chaldeo, e no mayor descanço da noite, vio em sonhos huma arvore tao alta, que chegava a tocar no Ceo, e tao extensamente copada, que com a sombra cobria toda a terra. Ouvio logo huma voz sorte, e imperiosa, proferida lá do Ceo, que a mandava cortar, sem que a algum dos seus ramos perdoasse o golpe do serro: Succidite arborem, so pracidite ramos ejus. Perturbado, e atemotisado o Rey com o que vio, e muito mais com o que ouvio, chama a Daniel para que lhe interprete

Danie, 4, 11

0 10-

NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 399 o sonho, e este o expôs, dizendo: Tu Rey, esa formola, e grande arvore, que te foy representada. A voz, que ouvistes, he à da sentença do Altissimo, cuo golpe te ameaça ja. Neste caso abraça o meu conselho, que he este: Peccata tua eleemosynis redime, & iniquitates tuas misericordiis pauperum; 1bid. 24. for sit an igno scet Deus Com esmólas trata de remir pena, que merecem as tuas culpas; porque talvez se mova a Misericordia Divina a te perdoar. Talvez: Forsitan! O Ecclesiastico diz, q assim como a agoa de al a co apaga o maisardente fogo, assim a esmóla resiste ao castigo das culpas: Ignem ardentem extinguit aqua, Ecclesi.3.33 S eleemosyna resistit peccatis. A agoa sem duvida store of the apaga o fogo, lançada nelle; pois como duvida o mentroli Profeta, que as esmólas de Nabuco resista a pena de suas culpas? Como duvida, que se incline Deos Deos a the perdoar: For sitan igno scet delictis tuis? Porque bulcava Nabuco o remedio á sua afflição; quando já o ameaçava o golpe da morte: Succidite arborem, & pracidite ramos ejus: e em tal extremo, ala successiva luvîda com raza o Profeta que seja util ao Rey o que deixou; e desprezou em vida, quando lhe podia er efficaz remedio: Forsitan ignoscet.

1851 Oh se bem attenderamos para a doutrina que nos dá a Sagrada Historia neste conceito de Daniel! Quereis, Fieis, hum auxilio efficaz, para vos arrependeres, e escapar da condemnação eterna? Sim. Mas não os quereis em vida, porque não abraçais os que Deos continuamente vos offerece. Para a hoa da morte o desejais com instancia; e com razao se luvida que o tenhais nessa occasiao. Talvez o teeis: Forsitan; porêm he muito para se temer que entao vos falte; porque a mesma resistencia, que pu-

2910 193

C ... L X2. 421

zeites

400 . To genus & Sermat XI. some at al with W zestes aos auxilios, com que Deos vos chamou em vida, vos faz indignos de que os tenhais na morte. Esta he a commum doutrina dos Santos Padres, a quem feguem os Theologos Escholasticos, e Mysticos, coma Veneravel Abbadessa de Agreda, enfina-Myft. Ciud. da, e instruida pela May de Deos nestes pontos da de Dios p.3. lib 7.c.6, n, mais profunda, eincomprehensivel Theologia. Bem he verdade, que a Graça de Deos he tao poderosa, como superior as dependencias do tempo. D. Prosp.lib. .. Farance Hominem cum gratia falvat, Ipfa suum consumat opus, cui tempus agendi de Ingrat, c. Semper adeft, qua gesta velit .----D. Chryloft. Mas aquella ordem da Providencia com que Deos Hom. 45. in dispaem, e rege a nosta vontade, assim como para Matth. ex cap, 19. ubi que esta abrace os auxilios da Divina Graça, attenpost mediu de para a opportunidade do tempo, e occasiao em non eadem que os da; (fegundo enfinao graves Theologos, e hora opera- melhor que elles S. Joao Chrysostomo-) assim diad vineam: "ey;, que muitas vezes rambem observa a occasiao, curque Pau- e o tempo, em que lhos pedimos, para nos dar, ou lus, & Latro diversis vize negar o auxilio, que desejamos, porque se nos aprestemporibus samos a desejar, e pediro auxilio de Deos para a sala füt vocati, vação, achamos a Deos propicio para o conceder: semos demoramos emilho pedir, e roganiquerendo-o lá para o fim da vida, ferá lufto o achemos renitente em castigo de nosso descuido, e obstinação. 19: Dizio Profeta Ozeas, que aquelles dous antigos Patriarcas Judas, e Ephraim, ouas Tribus, que delles detcenderao, conhecendo a oppressa em que os punhao as suas culpas, solicitárao por todos os caminhosio remedio da afflicção em que se viao p mas que Deos os não pudera ( ifto he, os não qui-

F: 1123

zera) ja em taes termos soccorrer, e salvar: Et inse

13074

NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 401 on poterit sanare vos, nec solvere poterit à vobis oie. 5. 197 inculum. Entra S. Jeronymo a ponderar, de huma arte a afflicção com que a Deos clamavão aquels povos; de outra a Justiça, com que Deos offendio lhes negava a sua Misericordia; e pergunta assim: ao podia Deos conferir-lhes hum auxilio, com que s fizesse dignos de sua Piedade? Sim. Pois Deos, q e de tanta Misericordia para todos os que o invoao, como lhes negava o auxilio, que elles deprecaaō? Naōsódouta, masadmiravel he a reposta do laximo Doutor: Quod sanare non possit Deus, ne- D. Hier, in uaquam suâ imbecillitate, sed eorum merito, qui rò auxilium postulaverunt. Podia Deos, se quiera, affistir áquelles povos como auxillo, que lhe ogavao, mas usando de justiça, per everou em neá-lo; porque o pediao ja tarde. Se mais cedo o socitarão, acharião o auxilio de Deos para o seu reedio: buscando-o tao tarde, nao; porque o buscaro auxilio de Deos em tempo antecipado, he conição muitas vezes para se conferir esse auxilio; que stras vezes se nega, porque se pede já tarde: Serò uxilium postulaverunt. Non poterit sanare vos, ec solvere poterit à vobis vinculum. 20 Deos tambem allega contra os peccadores direito da prescripção. Deixão estes passar os anos de huma larga vida, chegaô á hora da morte, onsiderao o tempo que tem esperdiçado, e entao o ierem recuperar, para o que rogao a Deos com aficção, e angustia, e não menos com instancia o aulio de sua Graça. E nao será muy justo que lho nese Deos, em pena de serem passados tantos annos, m que o solicitassem, podendo? Os Amonîtas reequererao a Jepte, lhes madasse restituir asterras, Part, III. que ·

Sermao XI.

que os Israelitas in justamente lhes estava occupando, de Arnon até o Jordao. E que lhes responderia Jepte? Quare tanto tempore, nihil super hac repetitione tentastis? E como em tantos annos na ô cuidastes em recuperar estas terras? O mesmosuccederá aos que na hora da morte pertenderem recuperar, e remir o tempo já perdido na vida; porque quando para isso rogarem o auxilio da Divina Graça, lhes responderá Deos justamente: E como em tantos annos de vida não cuidastes nesta recuperação: Quaretanto tempore, nihil super hac repetitione tentastis? Agora, que vos atemoriza a morte, implorais o meu auxilio para esse fim? Pois tambem agora nao; porque para mim, que sou justo, já he tarde: Ipse non poterit sanare vos, &c. Eorum merito, qui serò auxilium postulaverunt.

21 Ora aguarday-vos lá para a hora da morte, pondo em tao grave perigo huma causa tao importante, como he a da falvação, ou condemnação eterna, que decisivamente pende de hum auxilio, alêm de contingente, muy difficultoso em tal hora. Santo Agostinho desconsiava da salvação daquelles, que vivendo descuidados della, na hora da morte davao signaes de seu arrependimento: Non prasumimus, quod bene hinc exiit, dizia o Santo: de cuja doutrina se valerao, para a seguir, o grande Mestre das Sentenças, e Graciano no seu Decreto. E estaremos sem duvida pelo sentir do mayor Theologo da Igreja, se attendermos para a grave razão, em que se elle fundat. Vem a ser esta: O verdadeiro arrependimento ha de ser voluntario, elivre, nao por ne-Picaul. 33 q. cessidade; na morte porêm, o arrependimento que parece haver, he por necessidade; porque se deixao

D. Aug. Hom.41, de verè pœnitentibus. Mag. in 43 Dift. 20. Gratian. 2. 3. d. 7. c.2. Siguis.

Na Tarde da terceira Dominga da Quaresma. 403. s peccados já entao, quando mais se não podem ômetter. Deixaô-se depois que elles tem deixado os que d'antes os na oquizera o deixar: Panitena enim (dizia o Santo) arbitrii quarit libertam, non necessitatem, ut dolere possit commissa. Qui utem prius à peccatis relinquitur, quam relinuat peccata, ea non libere, sed necessitate quasi ndemnat. S. Cypriano Martyr, Arcebispo Carthanez, e Primaz que tambem foy detoda a Africa, ualmente Santo, e Douto, prohibia o Sacramento a Penitencia, nao permittindo se desse absolvição os que sóna morte se arrependiao, excepto algum iso de contrição extraordinaria; porque em tal ora, o pedir confissão, o protestar emendadas culisem que se passou a mais vida, he temor, e urgena da morte (dizia o Santo Prelado, ) e naô he efito de verdadeiro arrependimento: Quia rogare pist. 12. ad los non delicti panitentia, sed mortis urgentis ad Anton. onitio compellit.

22 Não vos pareça dura esta doutrina; porque juizo mais prudente, e assentado entre os Santos adres, só alcança que o estado final de cada hum? regula, não pelas apparentes circunstancias da orte, sim pelas operaçõens da vida. Viver como araó, e acabar como Moysés: viver como Saûl, e abar como David: viver como Jesabel, e acabar omo Suzana: viver como Herodias, e acabar como Magdalena: ter vida de Saulo, e morte de Paulo: da dissoluta, e morte penicente; aindaque nao he possivel, acontece muy raras vezes: Vix, velra- Mag. citat? est tam justa conversio: dir, eresolve porultia concluiao o Mestre das Sentenças. Não vos ennem os arrependimentos, e protestos expressa-Cc ii

dos

dos do intimo do coração na extremidade da vida antes porque vos desenganeis de taes contriçõens que geralmente parecem haver nessa hora, recorra mos ao Juizo de Deos, que para nossa doutrina est bem expressado nas Escrituras.

23 Hum dos mais poderosos, e mais sortes per seguidores, que teve o povo de Deos, soy Antico

seguidores, que teve o povo de Deos, soy Antic cho Illustre, oitavo Rey de Syria, e Asia, depois d Alexandre. Infaciavel de hostilidades, e infolencia marchava com hum formidavel exercito fobre le rusalem, e com resolução de assollar esta Cidade sar ta, e seu Templo, e de acabar todos os moradore della. Eis-que lhe sobrevem insperadamente hum enfermidade mortal, com que Deos o quizhum lhar, e reduzir ao conhecimento do mal, que taô in justa, como facrilegamente obrava, e emprendi Allumiado affim o Rey, e cheyo de arrependimento pede publicamente perdao a Deos de seus crimes faz solemnes protestos de pôr livre a Cidade, e vene rar o seu santo Templo, restituindo-lhe em dobr os sagrados vasos, de que o despojara em outra oc casiao: alêm da muita riqueza, que lhe promettia e dadivas preciofas, que lhe offerecia. Sobre tudo usando Deos com elle a Misericordia de lhe proro gar a vida, se obrigava (postoque era Gentio) na só a estimar, e honrar a nação Judaica; mas tamben (o que he mais) a professar o seu Rito, e Religiao fazendo-se Judeo, e hum Apostolo, ou pregoeiro perpetuo do verdadeiro Deos, a quem já conhecia e de sua santa Ley dada a Moysés, e observada pe lo povo Judaico. Desenganado porêm finalmente o Rey Antiocho de que a Justiça Divina persistia em sua indignação contra elle; nem por isso variava NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 405 os seus bons propositos, ou desistia deseu arrependimento, antes muy constante escreve aos Judeos de serusalem huma carta, solicitando nella a sua graça, e recomendando shes hum silho, que deixava para perdeiro da Monarchia; sem que no meyo destas disposiçõens saltasse à mais principal de recorrer nistante, e humildemente a Deos, implorando a sua Misericordia.

24 Parece que se não podia esperar mais de Aniocho, para se entender, que acabava bem. Se elle lá tao evidentes fignaes de seu arrependimento; se az propositos tao firmes de sua futura emenda; se om toda a humildade solicita o perdao de suas culas; não diremos todos que está perfeitamente conrito, e arrependido? Parece que sim; ouvi porêm que delle diz neste caso o Sagrado Texto: Orabit utem bic scelestus Dominum, à quo non esset miseicordiam consecuturus. Este malvado homem (diz Texto) debalde rogava a Deos; porque delle nao onseguiria misericordia. Estranha sentença, alêm e horrenda! He malvado hum homem, que dá tanos fignaes de contrição? Sim. Está penitente, e não sará Deos com elle de Misericordia? Não. Porque m verdade nao estava contrito, nem penitenae, omo parecia. Attendey para a sua vida ta o perver-, e vereis que mallhe podia conresponder tao boa norte. Os arrependimetos, que fazia de suas culpas, s protestos de emendar a vida, sim erao verdadeios; mas na o originados da contrição verdadeira. rao actos nao livres, mas sim coactos, e necessitaos; ja do grave remorfo, que lhe fazia a conscienia; ja das insoffriveis dores, que lhe causava a enermidade; ja do temor com que esperava a morte: Part. III. Cc iii Hec

2. Machab.9

406 . Provide Char Sermao XI. Dr. 62 . W.

Alap, in hũc

Hæc ejus confessio, pænitentia, & oratio, fuit tormentis coasta, diz o Alapide. Vio-se em Antiocho
o que S. Cypriano dizia: Non delisti pænitentia,
jed mortis urgentis admonitio. Verificou-se o que
ensinava Santo Agostinho: Non libere, sed necessitate. E se ha de verificar, e ver isto mesmo em todos o
que passa a vida sem cuidar na morte, muy consiados, e muy certos de que ao tempo della acharac
prompto hum auxilio da Divina Graça, com o qua
nessa hora possa remir os annos, que perderao d'antes, ou merecer os da Eternidade Celestial.

· Vista de não poderem na morte recu-A perar o tempo perdido, le desenganem os velhos, que para lá se aguardao: e nem os moços por terem menos annos, se enganem esperando para a velhice. A conta que os moços lanção á fua vida, e a distribuição que fazem do tempo della, como bem se pondera, e se reprehende no Livro da Sa bedoria, he esta: Fruamur bonis qua sunt, & utamui creatura, tanguam in juventute celeriter. Vine pretioso, & unquentis nos repleamus, & non per transeat nos flos temporis Estamos na flor do tem po, dizem os moços, porque estamos na flor da ida de : demos ao tempo o que he seu, e à idade o que es fa pedindo. Em divertimentos, e em todo o genero de goffos empreguemos a mocidade; que na velhice entraremos em contas com a vida / fazendo preparaçoens para a morte; porque Deos tao Milericordioso será então como agora he. Se agora ha de ular com nosco de sua piedade, tambem usará então. Oh que disposição tão errada, tão enganosa, e tao falsamente fundada! Esea morte se anticipar á

.... velhi-

Sapient. 2. 6. 7. NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 407 elhice? Tendespor ventura alguma certeza de que astareis com vida os annos da mocidade? Certo he ue Deos em todo o tempo he Misericordioso; porue a sua Misericordia he eterna: Quoniam in aterum misericordia ejus; mas aindaque nos promethoje a sua Misericordia, não nos assegura o dia de nanhaa: Deus panitentia tua indulgentiam proissi, seddilatationi tua diem crastinum non proiisit: dizsentenciosamente Santo Agostinho. Qui unitenti veniam spopondit, diem crastinum non romisit; clama com a sua costumada, e gravedou- Evang.

ina S. Gregoria Papa.

26 Se algum de nós tivera certo vencer os anos da mocidade, e entrar pelos da velhice, errara mpre em reservar para la o arrependimento das ilpas, e a melhora da vida; porêm nao fora o seu ro fundado em outro erro. Mas se nem o dia de nanhãa nos podemos prometter: Diem crastinum n promisit; como para viver bem dispomos dos nos da velhice, a que são tão poucos os que che-6? Que tam stulta mortalitatis oblivio, in sexa- Sene.deBresimum annum differre sana consilia, & inde velle vic.vic.c.4. itam inchoare, quò pauci perduxerunt! diz o neca; e confirmey esta doutrina com a sentença elle, porque basta o dictame de hum Estoico, e o scurso de hum Gentio, para arguir, e convencer erro, com que tanta multidao de Catholicos deipassar os annos da mocidade, confiando-le na ennosa esperança dos annos da velhice. He possivel, ie esperem os Christaos principiar a vida ajustada azao, epreceitos de Christo, lá para os fessenta, nais annos, não sendo muitos os que chegao a esta ade esperada? E será bem, que anticipando se a Cciiii morte.

D. August.ia Pial. 114.

D. Greg. M.

\*08 Sermao XI. morte, os ache enganados com as falfas promessas da

Ibid.

15 to 1 18.

. 11 11 1

mocidade? O Estoico falto de Fé da Eternidade, a que, com tanto risco de gloria, ou de pena, havemos nós de entrar para sempre, reprehendia o erro, ouengano dos mocos com ella famosa, e muy heroica doutrina: Non te pudet reliquias vita reservare, & id solum tempus bonæment i destinare, quod in nullam rem conferri possit? Não te confundes, (dizia) não te pejas de refervar, para bem viver, aquellas despreziveis reliquias da idade, aquellas inuteis extremidades da vida, que talvez nao servem, nem para viver mal? Oh que reprehensao, oh que censura tao digna de ser attendida dos que se prezao de racionaes, e muito mais de Catholicos! Se estimulo tao heroyco nos não confunde como racionaes; atemorize-nos ao menos como Catholicos o risco da Eternidade, a que se expõem, quem para a velhice que espera está demorando a emenda

dos vicios, em que passa os annos da mocidade. 27 Porêm os moços, mettendo á magnanimidade huma materia de tanto porte, e de tanto rifco, dizem: Pois logo se ha de anticipar a morte à velhice? Logo se ha de abbreviar tanto a vida? Nao vemos o mundo cheyo de idades provectas, e annos adiantados? Respondo, que sim; mastambem vemos por quotidianas experiencias, que sao innumeraveis os que entrarao na sepultura, sem que entrasfem aos annos da velhice: e acabara o os annos da vida antes que acabassem os da mocidade. Ninguem ignora, que o prazo da vida he para nós incerto; porque ninguem pode saber se acabará neste dia, ou se chegará ao de amanhãa: e muito menos, se completará os annos da mocidade, e passará aos da velhice.

UIT DEX

Pois

NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 409 Pois nesta contingencia, e nesta incerteza, como se passa em vicios os annos da mocidade? Como se faz confidencia nos da velhice, para o arrependimento? se a temeraria esperança da velhice basta para a solura da mocidade, gomo não basta o risco de se não chegar a essa idade, para se empregar bem esta, que ray passando, es grano estacores. Esta englis

28 Reconhecendo se contingencia em negocios graves, escolhe-se o meyo mais seguro, reprova-le o que parece perigolo. E que negocio mais grave, que oda salvação? Que meyo mais seguro para se conseguiresta, do que empregar a mocidade em solicitá-la? Que meyo mais perigoso do que demorar esta diligencia para a velhice, de todos esperada, e conseguida de poucos? Prégava Jonas em Ninive, e era esta a sua prégação por toda aquella grande Cidade: Adhuc quadraginta dies, & Nini- Jon. 3, 40 ve subvertetur. Passados quarenta dias será Ninive subvertida. Ouvido este fatal pregação, o Rey, a Nopreza, e o povo todo mudao de vida no mesmo pono, e entra o a fazer ta o aspera, e ta o exacta penitencia, que até aos brutos cobrirao de cilicios, e puzeaõ em abstinencia. E quem certificava aos Ninivitas o que a Jonas ouviao? Não podia ser affectada, ou encarecida a prégação de Jonas? Dado porêm, que fora muy verdadeira, e sincéra: Deos, que he de Miericordia infinita, não usaria de piedade com as suas creaturas? Logo havia perder de huma vez tanra multidao de homens, que sez ásua imagem, e similhança, e por sua Providencia dispôs habitassem naquella grandiosa Cidade, na qual sem duvida seria muy crescido o numero dos innocentes? Socegue-lea Corte, e o povo, nao seja tao facil em acreditar

. tich

410 Salowa Serma XI. some show To ditar o que ouve, nem fie taô pouco na Mifericordia Divina; que ainda supposta a verdade do que se lhe préga, e ella teme, podera Deos suspender a execução do seu decreto. Sim podia; mas era muy contingente o que obraria Deos em tal caso: nem havia certeza alguma de se deliberar nessa contingencia mais para a Misericordia, que para a Justiça. A isto attendiao os Ninivitas: Quis scit, si convertatur, & ignoscat Deus, & revertatur à furore ir a sua? Ibid. 9. E nella dudida, e nelle risco, so deviao escolher o que era meyo mais feguro de fe evitar o calligo, que se receava. Antes essa mesma contingencia foy, e devia ser o estimulo mais efficaz para a emenda dos D. Hier. in Ninivitas. Ouvia S. Jeronymo: Ideo ambiguum pohunc loc. nitur, ut dum homines sunt dubit de salute, fortiter panitentiam agant. A certeza do castigo obstinaria aos Ninivitas na impenitecia: a certeza do perdao os faria remissos em solicitar a Misericordia. Só a contingencia, e o risco entre o perdao, e castigo, entre a Piedade, a Justica, os podia excitar para a mudança da vida: Quis scit, si convertatur & ignoscat Deus, & revertatur à furore ire sua? 29 O discurso dos moços, para ser prudente, devera imitar o dos Ninivitas. Da incerteza deveratirar estimulos para eleger o seguro. Chegar aos annos da velhice he contingente: o demorar para là a emenda he perigozo; pois aproveitem os annos da mocidade certa, e segura os que esta nella, e não se enganem com os da velhice tão incerta, como enganoza. Para os Ninivitas o castigo, e o perdao estavão em igual contingencia; porque se as suas culpas pediao o castigo, para com Deos inftava a innáta, e propria Misericordia pelo perdao.

NaTarde daterceira Dominga da Quaresma. 411 Neste equilibrio de incerteza, abraçarao a peniencia por assegurar a Misericordia: De incerto Psal, 50. ownitentiam egerunt, & certam misericordiam neruérunt; diz S. Agostinho. Nos moços porêm, inda ha mais urgente necessidade de se nao dilaar'a emenda para o futuro; porque na incerteza le se conseguirem, ou nao os annos da velhice, nao na equilibrio na contingencia. O mais certo he, que antes da velhice concluirão a vida; pois he abido, que além dos muitos contrarios a que está expossa nossa vida, tambem as culpas a diminuem, lhe cortao insensivelmente o fio. Viver mal, e viver muito, he implicatorio conhecidamente; porque assim como a vida se dilata à huns, em premio lo viver bem, assim a outros se abbrevia em penado river mal. He sentença hem expressa do Espirito Santo: Timor Domini apponet dies, & anni impio- Prov. 10.27. rum breviabuntur. David deopor certo, que Deos inticipa a morte aos que vivem mal: Minorafti dies temporis ejus. Os da Jerusalem antiga com a enormidade de suas culpas abbreviara o os seus dias; como testificou o Profeta Ezequiel: Appropinguare fecisti diestuos, Eadduxisti tempus annorum norum. Finalmente todo o Mundo assim o experinentou, para confulao sua conflo dezengano; quando no diluvio universal foy submergido; porque sendo esta pena comminada por Deos, para e executar, não logo, mas depois que fossem passadoscento e vinte annos: Erunt que dies illius cenum viginti annorum; antes de se completar este oraso, sobreveyo antecipadamente o diluvio, intinado aos quinhentos annos da vida de Noé, e executado aos leiscentos, como bem observarao S. João Chrv.

412 Amlore Mon Sermat XI. Chrylostomo, S. Jeronymo, e Theodoreto. Desorte que a vida, segundo o soffrimento Divino, promettida aos homens para cento e vinte annos, em prazo de seu arrependimento, chegando a cem. nao passou a mais porque as culpas em que elles forao persistindo; shes diminuirao vinte, aos quaes se anticipou o diluvio: Tempus certa quadam men sura Theodor.in præfinitum, secundum divinam longanimitatem, Zachar, 5. iniquitas amplior effecta contrahit, dissecom outros Theodoreto. os con a sob mole sup , obid st - 130 Entre a mocidade, e a velhice achao todos esta differenca, que a mocidade he enganada e a velhice desenganada; mas eu em verdade me persuado, que se a mocidade tem muito de enganada, muito mais tem a velhice de enganosa. Todos se enganao com ella; porque enganada, e cegamente esperao a velhice, em cuja confidencia vao peccando, ao mesmo passo, que com essas culpas estaõ encurtando a vida, e impossibilitando-a para chegar á velhice. Não vos pareça que canonizo toda aidade, que chegou a ser provecta; poissey, e convence a experiencia, que muitos depois de huma mocidade estragada, contarao muitos annos de velhice. Só discorro, segundo a doutrina das Escrituras, e fique para Deos a comprehentao dos seus juizos. O que posso alcançar he, que nao viver bem, e viver muito, he para se temer tambem muito; porque quando as culpas não abbrevião a vida, a dilatão para mayor castigoar test in the total of the total of 31 Ao Santo Job, e a muitos dos Profetas sera vio de admiração a tolerancia, que Deos usa com os

peccadores, foffrendo que se dilate a vida a quem

o offende: Quare impii vivunt! Mas tambem en-

tenderaő

Job. 21. 7.

Jerem. 12.

Habac' 1,

NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 413 tendérao fer muy formidavel a vida, que se dilata entre culpas; porque quanto se retarda o castigo dellas, tanto se vay reforçando para sobrevir com mayor estrago: In puncto ad inferna descendunt: Job. 21, 13. Superveniet eis innundatio, et dolores dividet fu- 17. roris sui. E. contra esta doutrina authentica prefumemos moçosque gastando em vicios a sua melhor idade, haode ter longa vida, para na velhice tratarem da sua emenda! Não serápossivel, ordinariamente; porque ou as culpas lhes hao de abbreviar a vida, para que não cheguem á velhice: ou chegarão a ella, nao para emenda dos vicios, sim para mayor castigo delles.

32 C Se pois nem os velhos, nem os moços podem O prometter-se para o futuro, q vivirão melkor;porq nem pódem certificar-sede q hao de viver: como pódem resgatar o tempo, que perdérao, e'estao perdendo? Ou como hao de impetrar de Deos outro tanto tempo, que conresponda ao perdido, ou mais ainda? Quando? por algum-destes modos o hao de recuperar, se em nenhuma idade se póde remir o tempo? Como asseguro eu, ou assegura S. Paulo, que se póde resgatar, ou recobrar o tempo huma vez perdido: Redimentes tempus anteact a vita? Porque ainda ha tempo, sem ser o futuro, para le recuperar o passado. Tal he o tempo presente: e só deste devemos dispor, para se restaurar o perdido: ou seja attendendo para a natureza do tempo, ou para o fim, e motivo, com que nos devemos empenhar em recuperá-lo. Digo que attendendo á natureza do tempo:; porque como fó o presente temos certo, só deste devemos fazer co-

414 Sermao XI. ta para restauração do passado. O erro mais commum, e o mayor engano dos homens he (diz S. Jeronymo) estarem dispondo do tempo largamente, nao advertindo que ignorao a quanto se lhes es-D. Hieron, tenda o espaço delle na presente vida: Nihil ita Epist ad Cydecipit humanum genus, quàm quòd dum ignoprian. rant spatia vitæ suæ, longiorem sibi sæculi bujus possessionem repromittunt. Seneca julgou que era locura talhar a vida para futuros empregos, quando nem temos certo o dia de a manhaa: Quam stul-Senec. supra tum est at a tem disponere! Nec crastino quidem dorel. minamur. Dopresente, pois o temos, e não do futuro, pois he incerto, disponhamos, e nos aproveytemos, para recuperar o paisado: Ergo tene D. Aug. Hom. 14. de certum, & dimitte incertum, diz S. Agostinho. vere pænit.à Destinar para isso futuro tao contingente, he er-Mag.cin 4.d. ro, he engano, como dizo Doutor Maximo. Per-20. der tambem o presente, com os olhos só no futuro, para recobrar o passado, he mais que erro, he locura, como julgou o Estoico. 33 Se attendermos ao motivo de empregar toda a nossa diligencia em remir o tempo ja perdido, ainda commais urgencia nos obrigará a razao à destinar para esse sim o tempo presente; porque a perda do passado consistio totalmente na perdição da alma, que por effetempo se entregou aos vicios: Contingit quandoque, quòd aliquis per mag-D. Thom. in num tempus vita vivit in peccato, & hocest temcap. 5. Epist. ad Ephel.le- pus perditum, diz S. Thomaz. Daqui se ve, que ction, 6 a traça de remir o tempo he, pondo a alma em eltado da salvação, tirá la da perdição eterna para onde caminhava: enegocio tao importante nao se dilata para o futuro, nem se deixa para a manhãa.

Appl.ca-

Na Tarde da terceira Dominga da Quaresma. 415 Applica-se hoje, e se executa nesta mesma hora preente: e se o pudéramos antecipar a esta em que

stamos; o deveramos antecipar.

34 Sahio Christo de Judea para Galiléa, e cono do mesmo T'exto de S. Joao se colhe ( segunlo bem notárao Euthymio, e Theophilacto) tao pressadamente caminhava, que em meya jornala, passando por Samaría, se achou fatigado, e paa descansar se assentou junto a hua fonte, q havia perto da Cidade de Sichar, ou Sichem: Jesus Joan. 4.6. ergo fatigatus ex itinere, sedebat sic suprà fonem. E para que assim se apressa Christo nesta orada? Se o tempo lhe permittia a demora que tee em descansar, como se antecipa tanto em chear? Demais. Christo não se apressou no resto do aminho de Samaría até Galiléa: como pois se faiga apressado de Judéa até Samaria? Porqueem amarîa pertendia reduzir á salvação huma mulher, or quem sequioso, maisque por descansar, se pôs esperar na fonte. Este empenho o sez apressar-, por não perdera occasião opportuna de salvar 2. de spirit. uma alma, como dizem os Padres, e Exposito- S. c. 20. Si-mon Cassia. es com S. Ambrosio, e Cassiano. Assim foy; por-ilib. 11. c. 1. ue esse era o cuydado, e o mysterio com que Chriso, levando o caminho de Galiléa, foy dar aquelvolta por Samarîa.

35 Naõ se livra porêm esta exposição, tao lieral, e tao propria, de huma grave instancia. Chriso fabia muy bema hora, em que a mulher Samaritaa havia chegar á fonte; pois como le adianta, omo se apressa a esperá-la? Como se fatiga para hegar antes? Para Christo converter a agoa em inho, faltando este, não se antecipou, ainda q

Sermao XI. rogado por sua May Santissima: deo tempo a que chegasse a hora destinada para se sazer o milagre Nondum venit hora mea. Para sarar a Lazaro seu amigo, naô se apressou, antes se demorou dous dias depois que recebeo a noticia de sua enfermidade Ut audivit quia infirmabatur, tunc quidem man Joan. 11.6. sit in eodem loco duobus diebus; e deixou passar quatro dias, para tao tarde o resulcitar: Jam fæter quatriduanus est enim. Pois da mesma sorte no em-Ibid: 39 penho de converter a Samaritana, ou esteja enferma, ou se considere já morta, e sepultada na culpa venha com mais descanço, aindaque chegue mais tarde, pois para a sua Misericordia, e Omnipotencia sempre chegará a bom tempo. De nenhuma sorte porque a hora da conversao de huma alma, para ses tirada do caminho da perdição, e restituida ao estado da falvação, fe deve prevenir, e buscar antecipa damente, aindaque custe sadigas, e trabalhos: Fatigatus ex itinere sedebat sic suprà fontem. 36 Se Christo tao antecipadamente quiz prevenir a hora de melhorar huma vida, e tirar huma alma do caminho da perdição; como desprezamos nós tanto tempo, que se nos vay perdendo, sem cuidarmos na emenda, e melhora de nossa vida, para entrarmos ao caminho da falvação? Sabeis por ventura se esta pende de se aproveitar a hora em que nos achamos? Supposta a razaõ, que ouvistes, de se apressar Christo, porque se dirigiao seus passos a lucrar huma alma na conversão da Samaritana: ainda se podia investigar a razao de tanto se antecipar Christo para esse sim, quando parece que a todo o tempo a converteria. Mas quem nos diz que a salvação della na o estaria pendete de se abraçarem até aquelNaTarde da terceira Dominga da Quare sma. 417 hora os auxilios, que Deos lhe desse para se conerter? Quem nos diz que passada tambem, ou perida aquella hora, ainda lhe restaria prazo para se ar-

epender?

37 Não se póde absolutamente negar, que too o tempo da vida he tempo de arrependimento; orque em todo elle póde haver alguma hora de ontrição perfeita: Nemo est desperandus dum in orpore constitutus est, diz S. Leao Papa. Bemse Poenit. d. 7 o no Santo Ladrão, que acabando a vida, teve a in princip. la conversao; aindaque se nao ache outro exemo nas Elcrituras, como notou S. Bernardo. Com D. Bern. Ser. do, fallando respectivamente, nem todos os pec- 38.ex parvis dores se poderao arrepender, e coverter em qualier tempo da vida; porque para cada hum tem eos taxado, e determinado prazo, em que hade perar o arrependimento de suas culpas. Assim o, D. Ambr. itenderao Santo Ambrosio, S. Gregorio Magno, D. Greg. & into Isidoro, S. Bernardo, e outros muitos Padres, apud Aguir, Doutores. Confessamos todos, que a Misericor- in Theol. tom 3. disp. a de Deos he sem limite; mas como he regulada 125, sed, 1. o diversamente pelos decretos da Divina vontade. io devemos duvidar que a huns queira Deos esper pelo arrependimento até a morte, e nao a ouos; concedendo para emenda maistempo a huns, a outros menos: porque não he contra a sua bonde esta diversa medida em sua justiça: Bonitate D. Prosp. nerali, sed multimodo opere, diversaque mensu- lib.2. de vo-

diz S. Prospero. 38 O Profeta Isaias ainda hoje nos está prégan-, e ensinando assim: Quærite Dominum, dum Isai,55, 5. veniri potest. A Glossa ordinaria expoem: Con- Glos, ibid. rtimini dum tempus habetis. AInterlineal segue. Part. III. o mef-

Sermao XI. o mesmo. Convertey-vosa Deos, e emenday a vida ( diz o Profeta ) em quanto para isso tendes tempo E por ventura ha tempo, em que o peccador na possa converter a vida? Ainda cresce, ou se declar mais aduvida, com a reposta, que she dá S. Bernar do: Attendite tres esse causas, qua quarentes fru D. Bern, Ser. frari solent: cum aut, videlicet, non in tempor 75. in Cant. quærunt, &c. Huma das cousas, porque os homes fazendo diligencia por se converterem a Deos, e im petrar a sua Misericordia, o naô conseguem (dize Santo Doutor) he porque o solicitao já fóra de tem po. Entra agora com razao mais evidente o meu reparo. Se elles buscao a Deos: Quarite Deum; se procurao converter-se Convertimini; sem duvida es tao no tempo da vida, que ainda lhes vay correndo Pois nao poderá em toda ella converter-se o pecca dor a Deos, e merecer a sua Graça? Pode-se dizer que já fóra de tempo se quer converter, quem ante da morte solicita emendar a vida? Em verdade, nac sey responder a esta duvida. Resolverey que sim, que nao: etudo póde ser respectivamente. Assin como em toda a vida se póde desmerecer, assim se póde merecer em todo o tempo; mas na o se segue que assim como Deos quer esperar a conversao de huns por toda a vida, queira por toda a vida esperai a outros, que se convertao; porque o prazo do arrependimento nao consta que seja para todos igual: Multimodo opere, diversaque mensura. S. Beda (que sempre conservará a memoria Histor, An. de Veneravel) refere muito ao nosso intento dous gl.c. 14. 15. cafos, em seu tempo acontecidos em Inglaterra, quádo nella florecia a Religia o Catholica: o primeiro a hum Militar, muy estimado do Rey; o segundo a

hum

NaTarde daterceira Dominga da Quaresma. 419 um Religioso; ambos na vida tao descuidados da lvação, como desejosos de se arrepender, quano a enfermidade os fez lembrados da morte. Ao rimeiro exhortava o Rey, com o fegundo initavaõ s seus Religiosos, que se valessem dos Sacramentos, ara por meyo delles conseguirem a Graça de Deos, o perdao das culpas: e qualquer delles respondia, ue ja naõ era tempo; porque tanto ao primeiro, coo ao segundo, mandára Deos antecipadamente itimar o processo de suas culpas, e a sentença de na condemnação. Parece que não só com a doutria, mas exemplos, e factos, quer Deos persuadiros, que nem todos poderao arrepender-se em too o tempo, que lhes durar a vida: eque nos deveos antecipar desvelados, porque nao passe a ultina hora destinada para o nosso arrependimento, ermanecendo nós como d'antes na impenitencia: duarite Dominum: Convertimini dum tempus haetis.

A mesma apprehensao de ignorarmos a 40 uanto se extenda o prazo consignado para nosta menda, deve ser o despertador, para a nao retararmos hum só instante: porque talvez se nao perca elle, o podermo-nosarrepender depois. Non derauderis à die bono, & particula bont doni non te terl. La liin ratereat. Outros vertérao: Particula boni diei. Bibl. Max. lao vos defraudeis no dia bom, nem percais a miima parte delle: clama o Ecclesiastico. O dia bom, iz o Carthusiano nosso Interprete, he todo o temo da presente vida, que nos está destinado para elle merecermos o bem eterno: e para que não peramos este, he preciso que se nao perca hum initae de toda a vida: Et particula boni disi non te præ. tereat : Dd ii

420 Sermao XI.

tereat; porque talvez pertencerá este ao prazo des tinado para se ganhar a coroa da Eternidade: e pas sado elle, por mais que os auxilios de Deos no nao faltem, já nem esses nos hao de aproveitar; por que passado este tempo, já nos não aproveitaremo nós delles.

Ap Hebr. 4.

41 S. Paulo nos exhorta, e anima a que cor grande confiança recorramos a Christo para alcan çarmos a Divina Graça, por meyo de hum auxilio a q elle chama competente, e proporcionado: Adea mus ergo cum fiducia ad thronum gratia, ut mise ricordiam consequamur, & gratiam inveniamu in auxilio opportano. Nenhum auxilio havera, qu nao seja proporcionado, e competente á nossa fra gilidade, pois lhe basta ser da Divina Graça, par que possa supprir todo o nosso defeito, e espiritua necessidade. Que auxilio pois será este, a que Apostolo chama competente, e nós tanto devemo A Lap, hic. solicitar: In axilio opportuno? He (responde o

Author Lapide) o que se nos offerece em tempo co veniente: Scilicet opportuno tempore. De sorte que todo o auxilio da Divina Graça he de sua parte pro porcionado, e sufficiente; porque, quanto em si he nos póde ajudar afahir da culpa, em que estiver mos; mas em effeito nem todo o auxilio vema sei proporcionado á nossa disposição, pelos obstacuculos, que lhes põem a nossa resistencia, se he sóra daquelle tempo, que Deos destinou para a conversão de cada hum de nós. Sendo a tempo, a nossa emenda faz que os auxilios de Deossejao competentes. A nossa obstinação, deixando passar o tempo do arrependimento, faz que nem esses auxilios lhe sejao proporcionados. E he justo juizo NaTarde da terceira Dominga da Quare sma. 42 t. e Deos, que mais tarde na o se aproveitem dos seus uxilios os que em tempo conveniente não quizeao abraçá-los. Não esperemos pois (senhores) paa mais tarde; porque talvez será tarde. Se por meyo o arrependimento, e emenda de vida, queremos emir, e recuperar o tempo que já perdemos; não ercamos ainda mais este em que estamos: naô eserdicemos tambem odia presente, nem ainda hum stante, ou minima parte delle: Non defrauderis die bono, S particula boni diei non te prætereat. bracemos os auxilios, que para isto nos offerece Christo, que por ventura sao ainda em tempo coeniente, e depoistalvez que o nao sejao : Ut miseicordiam consequamur, & gratiam inveniamus n auxilio opportuno. S. VII.

Emos descuberto que bem se póde remir, e recuperar o tempo já passado, perdido. Sabemos os meyos, e o quando se podeá conseguir este não difficultozo empenho, posto sereputasse por impossivel. Os meyossao, o arreendimento das culpas, e os auxilios da Graça abraados em tempo conveniente. O como, direy agoa; porque tambem desta circunstancia depende effeito, que se intenta. Não vos pareça, que atta emendar a vida, e detestar as culpas, para se emir o tempo, que le espendiçou, em quanto le mpregou em vicios. Com essa emenda, com esse rrependimento, quando muito, se aproveitará o empo da vida, que restar ainda, e le empregará omo pede a razaô, e a obrigação. Os mesmos, que. unca perderao huma só hora do tempo, nem do assado tem que remir, esta o obrigados a empregar .. Parte III. Dd iii bem,

Sermao XI. bem, e cada vez melhor, todo o tempo da vida, que lhes resta. Os que esperdiçarao o tempo, e o que rem recuperar, estao obrigados a fazer mais, assin como intentao confeguir mais. Se solicitao haver ne presente, o tempo que lhes passou já, devem jun tamente obraro bem, a que de presente os obrig o seu estado, e o bem que deixarao culpavelment de obrar nesse tempo que perdêrao. He adverten cia de S. Anselmo: Damnum temporis rediminus D. Ani, sup. citat.in Epift si vitam it a commendamus, ut ea bona, que olim fa ad Eph. 5. cere negleximus, & ea, que nunc facere debemus factamus. Esta doutrina tao acertada pareceo ac Doutor Angelico, que seguio, e dictou a mesma re solução: Dicendum est, quòd homo tanto magis de D. Thom. bet vacare operibus bonis, quanto prius institi sup, citat. malis. Os que pois tanto tempo deixárao perder fe o querem recuperar, tomem a refolução de obra: daqui em diante quantos bens omittirao, e quan tas boas obras deixárao defazerem todo o tempo passado. Aquelles operarios que o Pay de familia conduzio a trabalhar na sua vinha já na ultima hora, depois que ao ocio dérao todo o mais tempo do dia, tanto jornal receberao, trabalhando em tao pouco tempo, como os que no trabalho empregárao o dia inteiro. Para estes servio de queixa a igualdade no premio; porque lhes pareceo desigualdade na justiça, satisfazer o Pay de samilias sem disferença aos que trabalharao hum dia inteiro, e aos Matt. 20. 12. que nao trabalharao mais de huma hora: Hi no. vissimi una bora feceruut, & pares illos nobis fecisti, qui portavimus pondus diei, & astus. He possivel (diziao os queixolos) que tanto lucrassemos

nós,

Na Tarde da terceira Dominga da Quaresma. 423 nós, dando á cultura doze horas, como estes ultimos que nella gastarao huma só hora! Nós, que não perdemos o tempo, e elles, que o perderao quasi todo, havemos ser igualados no premio; como se nem trabalharamos nós mais, nem elles menos? Sim; porque em huma só hora trabalharao os ultimos operarios com tal excesso, e empenho, que igualarao o trabalho, e vencerão a tarefa do dia inteiro: e talvez nessa horafizeraô mais, do que no dia inteiro fizeraô os primeiros operarios: Praponieos, qui par- Alap,hic. vo tempore, sed fervidè laborarunt, iis qui longo, sed tepide; diz A Lapide: eassim deveobrar que. na de recuperar, e remir o tempo, que perdeo.

44 Para S. Pedro recuperar o espaço de tres hoas, que perdeo, persistindo em negar a Christo, empregou quasi trinta e seis annos, que soy todo o resto D.Clem.& le sua vida; no qual em ouvindo o canto do gallo na lib.2.c.37. iora conrespondente á em que o despertou da culoa, diz seu Discipulo, e Coadjutor S. Leao Papa, jue se lançava de joelhos a chorar, derramando caõ rdentes, e copiolas lagrimas, que lhe fizerao regos as faces, deixando-lhe tambem nos olhos gottas de 1,ad Corinti angue, as quaes nunca se dissolviao. S. Paulo, alêm 4.item 2.c. e ser oito vezes açoutado, e apedrejado huma; lêm dos naufragios, carceres, perseguiçõens, e peigos; nudez, fomes, sedes, e maistrabalhos, que adeceo por Christo, e pela Igreja, como elle relaem duas cartas aos de Corintho, andava em connuas penitencias, querendo estampar, e retratar msia Vida, e Paixao de Christo: Castigo corpus 18um, & in servitutem redigo. Semper mortifica- c.9.27. & 24

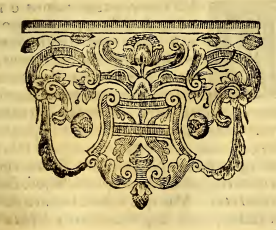
ionem Jesu in corpore nostro circunferentes, ut dita Jesu manifestetur in corporibus nostris.

Assim

Sermao XI. Assim gastou o Apostolo quasi trinta e quatro aunos para remir o tempo de hum, ou pouco mais, que perdeo, perseguindo a Christo, e a sua Igreja. A Magdalena, para refgatar huns poucos an Surius ad dinos, que deo prodigamente ao mundo, naô fatisfei Alapid, in ta com derramar tantas lagrimas, e acompanhar a cap.7.Luc. Christo em todos os seus trabalhos, e perseguiçõens exposta sempre a morrer por elle; depois que o vic refuscitado subiraos Ceos, se retirou a hu deserto em que levou trinta annos de penitencias, que passa vao de asperas a horrorosas. Que direy daquella fe liz peccadora, e penitente muy gloriosa, Santa Maria Egypciaca? Para recobrar dezasette annos, que empregou mal (aindaque destes devemos diminuis os da puericia) passou quarenta e sette em hum de serto, onde não vio mais que féras: sopportando len abrigo as inclemencias do mais rigorofo inverno, Vorag. legi Sanct, in vida canicula mais ardente: huma total desnudez, ta S. Mar. abstinencia, ou milagrofa, ou incrivel; porque qua Ægyptiac. si meyo seculo se alimetou só com tres paens, de que sobradamente se prevenio, para conservação de todo o resto de sua vida, quando se retirou ao deserto S. VIII. Este modo recuperárao o tempo, que perderao, os que efficazmente se empenharao em remí lo: e nós tambem os devemos imitar, se oquizermos aproveitar. Os meyos na o falta o pela Misericordia de Deos, se em tempo convenien-

te os abraçarmos. Que resta pois? A nossa resolução sómente; porque só resta, que não percamos mais tempo. Neste em que estamos (que talvez seja o ultimo, em que Deos queira esperar a alguns, ou a muitos dos que me ouvem) abracemos os auxilios

NaTarde da terceira Dominga da Quaresma. 425 com que nos chama. Já que tanto tempo nos levou o mundo, o demonio, e a vontade propria; neste, em que o podemos remir, appliquemos quanto está de nossa parte, para o empregarmos naquellas boas, e meritorias obras, que deixámos de fazer, em todo o tempo, que perdemos. Não nos engane a esperança tao fallivel, e tao incerta de huma dilatada vida, nem a confiança no arrependimento taô arrifcado na morte. Abramos alguma vez os olhos para o conhecimento da verdade, e esta nos descobrirá o engano, em que vivem quantos deixao perder o tempo, que só deviao empregar em servir a Deos, e merecer a Gloria. E se esta perda (como quer onosso Interprete) for estimulo para huma contrição perfeita, nella le purificara o as nossas almas, para merecerem alcançar, naô fó o tempo, que já perderao, mas tambem a Eternidade, que na Bemaventurança esperao: Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva has.





## SERMAO XII. DOMINGA DA QUARESMA.

Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva fias. Jerem. 4.

S. I.



ESTA vez tentaremos o motivo mais efficaz, e o meyo mais util, para nos deliberarmos a purificar nossos coraçõens. Tal he a confideraço das penas do inferno, cuja memoria horrenda,

e formidavel bastará para suspender a resolução mais precipitada a peccar. Non sinet in gehennam Hom. 31. ad incidere, gehennæ meminisse, diz S. Joao Chrysoftomo; e seguindo a exposição do nosso Interprete, esta he a materia, que se nos propõem hoje: Æterna pæna acquiritur. Mas que entendimento poderá comprehender, e que lingua chegará a dizer a horrivel

D. Cheyloft. Roman.

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 427 rivel pena, e ostormentos insopportaveis, que no inferno padecem os condemnados? Non possunt p. cyril, A. lingua dici dolores illic jacentium, & clausarum lex. tom.2. animarum; disse com espanto o grande Patriarcha tuanim.

de Alexandria S. Cyrillo.

Alguns entenderao, que só prégaria bem do inferno quem de la viesse; porque so informaria cabalmente de suas penas quem as visse, e melhor ainda quem as experimentasse. E eu dissera, que nem esse as poderia bem explicar; porque para se dar a conhecer o que se naô póde mostrar, he preciso buscar algumas similhanças, que o declarem; para que pelas especies do que já se vio, colha o entendimeto a informação mais propria do que se não vê: Ut D. Greg. M. ex his quæ animus novit, surgat ad incognita quæ Evang. non novit; disse com sua rara authoridade S. Gregorio Papa. Mas onde se achará no mundo similhança, com que se explique a pena da Eternidade, a que são os reprobos condenados? S. Agostinho, por mais que a buscou, a na o pode descobrir: Re ve- D. Aug. Serà ra fratres non sum inventurus temporales simili- 38. de ver, tudines, quas æternitatipossim comparare. O nosso Carthusiano traz o caso de hum que resuscitou pelas oraçõens de S. Jeronymo, o qual querendo dar noticia das penas, que vio se padeciao no Purgatorio, e no Inferno, assim como não achou termos para o dizer, tambem não teve com paraçõens, que o ajudassem a se explicar. Quando muito disse, que todas as penas padecidas no mundo desde seu principio, tomadas por junto, com as mais, que nellese hao de padecer até o dia do Juizo Universal, não tem comparação com hum 16 dia da menor pena que le padece no Inferno. Explicou-se quanto podia

428 Sermao XII. podia ser; ainda que bem examinada esta insinuação, della só consta, que nem dissera o que vio, nem

achára termos para o dizer melhor.

3 Para tratar de tao importante, como inexplicavel materia, tomara eu mais Fé em meus ouvintes; porque havendo esta, não se requer Prégador, que venha do outro mundo; nem sao necessarias comparaçõens muy adequadas: basta a verdade puramente achada nas Escrituras. O que nella se diz da pena dos condenados, resumio Christo ao breve periodo, mas formidavel, daquella sentença horrivel, que no Juizo final ha de proferir cotra os reprobos: Discedite à me maledicti in ignem æternum. Apartai-vos de mim malditos, ide-vos para o fogo eterno. Que homem ha, se tem Fé, q nao tema, e nao desmaye, com a noticia deste pregao? Quanto mais sendo proferido pelo mesmo Christo, com huma voz tao forte, que chegará aos ouvidos de Adam, e de todos os seus delcendentes! Com huma voz tao imperiosa, que, abrindo aterra, levará de hum impeto precipitados os reprobos até o centro della. Nette ponto nenhum dos Padres, e Doutores fallou mais profundamente, que o melmo, a quem seguimos na doutrina destas tardes; mas propondo-nos hoje a confideração do Inferno, fó nos diz que pelo peccado se merece pena eterna, sem declarar a substancia della: Æterna pæna acquiritur. Sendo poistão diminuta a exposição, recorreremos ao Texto, que lhe servirá de Glossa.

4 Esta sentença, que Christo ha de proferir contra os reprobos, contêm duas penas, a que os ha de condenar por toda a Eternidade. A primeira he a do apartamento, e privação da vista, e gloriosa

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 229 companhia de Deos: Discedite à me. A segunda, he a do fogo,em que os condenados arderão no Inferno: In ignem. Até aqui bem claro está o que do Inferno, e suas penas nos dizem as Escrituras; e com tudo, quem poderá explicar quam insoffrivel pena será para huma creatura racional, ver-se privada para sempre de gozar de Deos, seuultimo fim, seu summo bem, e infinito bem? Que intolleravel tormento será para huma alma, e depois tambem para hum corpo, arder por toda a Eternidade.

no violentissimo fogo do Inferno!

5 Dous tormentos quiz mostrar Christo, que por sua natureza erao insoffriveis, e insopportaveis, a saber: a sede, que padeceo na Cruz, e o desamparo, em que Deos o pôs, vendo-o padecer pelos homens crucificado. Os mais tormentos da Paixão de Christo forao tao violentos, e intolleraveis, que qualquer delles excedia muito a quantopadecerao todos os Martyres; porque a ordem da Providencia Divina, e outras circunstancias notadas, e adverti- p. 1. Suar. das pelos Theologos, com Santo Thomaz, ou dispu- tom. 2. in 3. nhao, ou concorriao, para que em Christo obrassem & Theol. comatrocidade incomparavelmente mayor, do que comm. nos mais homens poderiao executar os instrumentos de summa violencia, etyrannia. E com tudo, sem dar expressoens de sua grande pena, e sentimento, padeceo Christo todos os mais tormentos, que contra a sua innocencia, e por mais apurar o seu soffrimento, inventou o odio dos Judeos, e a sua impia crueldade: Sicut ovis ad occisionem ducetur, & quasi agnus coram tondente se obmutescet, & non 11a.53.7-) aperiet os suum. Porêm na Cruz encareceo Christo o tormento, que lhe causava a sede em que entao ardia:

P.q 46. a.6. & 7. Valet.

Sermao XII. Joan. 19,288 ardia: Sitio. Tambem lamentando-se, e cheyo de sentimento, disse que Deosno meyo de tantas penaso desamparara, e o deixara: Deus meus, Deus Matth. 27. meus, ut quid dereliquisti me? Desejara eu desco-46. brir agora a razao de se mostrar Christo tão soffrido nos mais tormentos, e ló nestes tao queixoso, quando he certo que! em todos elles conservou igual soffrimento, e conformidade; igual fortaleza, e constancia? 6 Sequereis ouvir a razao, e entender o mysterio, deveis primeyramente advertir que, como ensinao alguns Theologos com Bellarmino, em sua Payxão padeceo Christo certas penas conrespondentes às que se padecem no Inferno. Colhe-se do Píal. 17. 6. Texto de David: Dolores Inferni circumdederunt me: ede outro naô menos expresso dos Actos dos Apostolos: Quem Deus suscitavit, solutis Inferni doloribus. E a razao, além dos Textos, Act. 25 24. he; porque Christo padecia para satisfazer pelos homens, não só quanto á culpa, mas tambem quã to á pena: eattendendo a esta segunda parte da satisfação, diz a Escritura que Christona Cruzrecebeo, e sopportou os nossos peccados em seu corpo: Peccatanostraipse pertulit in corpore suo super lignum. Porque se bem he certo que Christo nao podia receber em si os nossos peccados, quanto á culpa; quiz recebê-los quanto á pena, para a satisfazer por nós, livrando-nos por virtude das fuas penas, das que se padecem no Inferno. Epara que a satisfação fosse em todo o modo exacta, dispôs que em suas penas houveste alguma conrespondencia às dos condenados: Dolores Inferni circumdederunt me: Quem Deus suscitavit, solutis Inferni doloribus. Que

NaTarde da quarta Dominga da Quaresma. 431 7 Que tormentos pois seriao esses, que Chriso padeceo, conrespondentes de alguma sorte aos lo Inferno? Forao os mesmosque de sua natureza pareciao fer insoffriveis, e erao dous, a saber, o lesamparo, e a sede. O desamparo de Deos (porue o Padre negava a Christo toda a consolação, e livio) conrespondia a privação da vista de Deos, a perda da essencial Bemaventurança; porque le todo o gozo se privao os condenados. A sede rdentissima, que tem a qualidade do fogo, porque com agoa se extingue o seu calor, conrespondia o intenso fogo do Inferno. Tormentos pois, que á tinhao alguma! similhança com os do Inferno, melma fortaleza, e summa paciencia de Christo, ormando lastimosas queixas, quiz dar mostras de que erao insopportaveis, para que nos seus tormenos tenhamos nós hum claro desengano de serem nsoffriveis, e insopportaveis as penas do Inferno, que esta o comminadas aos reprobos, e expressalas na sentença de sua eterna condenação: Disedite à me maledicti in ignem æternum. Esta foy razao de tanto encarecer Christo aquellas penas: eu verey se de alguma sorte posso persuadir o nesmo, ponderando nesta hora a atrocidade de juma, e outra pena dos reprobos. S. II.

A Primeira parte da pena, a que os repro; bos se condenao, he o apartamento de Deos, e perpetuo desterro de sua vista, e companhia: Discedite à me. Oh pena, igualmente insofrivel, e incomprehensivel! Oh castigo, tao intoleravel, como inexplicavel! Dez mil Insernos juncos, com todos os seus tormentos, nao igualao á precisa

Sermao XII.

D. Chrysost, Hom. 23, in Matth. precisa pena deste apartamento, e privação da vista de Deos: Si decem mille gehennas ponas, nibil tale est, quàm ab illabeata vita excidere, diz

S. João Chrysostomo, e com razão; porque juntas todas as mais penas do Inferno, menos atormentão aos condenados, do que esta só pena de serem apartados, e desterrados da vista, e compa-

Ole. 9. 12.

nhia de Deos para sempre. Va eis cùm recessero ab eis, disse Deos pelo Profeta Oseas. Ay dos peccadores, naquella hora, em que eu por toda a Eternidade me apartarey delles! Expressamente fallou (diz a Glossa Interlineal) allegando a condenação

eterna, cuja sentença ha de proferir Christo contra os reprobos, apartando-se delles, para que nuca mais o vejao, nem possao ver a Divina face. E sendo certo que entes innternente con procipirars

do certo que enta o juntamente os precipirará ao Inferno, onde padecerá o tormentos horrendos,

e intolleraveis, nenhum delles quiz o Profeta expressar nesse seu Texto, porque nem todos juntos avultao, ou se pódem comparar com a interior pe-

na, que aos condenados afflige, por serem privavados de ver a Deos. Alienari à vita Dei, caré-

re tam magna multitudine dulcedinis Déi, tam grandis est pæna, ut ei nulla possint tormenta com-

Aug. in En. grandis est puna, ut et natia possini tormenta comshir, c, 212. parari; disse primeiro Tertulliano, e depois S.

Agostinho.

9 Pelo deserto acompanhava, e guiava Deos ao seupovo; aggravado porêm, e ossendido de suas ingratidoens, se resolveo a deixá-lo, e apartar-se delle, deputando-lhe hum Anjo, que o conduzisse, e desendesse na jornada. Esta resolução em Deos, sem controversia alguma, era paternal amor, e piedade; porque de seu mimoso povo se retirava, só

Tertul. adverf. Hermog. 4. D. Aug. in Enchir. c. 212.

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 433 ó por se não ver precizado ao extinguir, e acabar om castigos, quando elle com suas repetidas culas o provocasse a ira: Non enim ascendam tecum, Exod; 33. 32 uia populus dur a cervicis es, nè forte disperdam e in via. Nocitiado o povo delta deliberação Divia, se mostrou tao sentido como choroso, reputado, ue nenhuma outra pena se lhe poderia commiar, que tao insopportavel fosse para elle: Audiens vers, 4; opulus sermonem hunc pessimum, luxit. Dissera eu, ue muito le devia contolar opovo, e agradecer a Deos o beneficio, que aufentando-se lhe fazia; porue retirar se delle, fubilituindo lhe para o acomanhar hum Anjo, tao sufficiente para o defender, ra propensao de o conservar, e de o nao destruir; ra indicio de que o queria soffrer, e o nao queria erder: Nè forte disperdam te in via. Mastanto elo contrario discorria opovo, quesó se consolou, romettendo lhe Deos que o acompanharia, com condição, e certeza de o castigar, e extinguir toalmente da primeira vez que peccasse: Semel as. Verl. 55 endam tecum, & delebote. Pois sente a quelle poo mais a sua conservação, que a sua perda? Não: las com acerto julga, feria para elle muito mayor astigo ver-se apartado de Deos, que quantas ouas penas lhe podia o vir. Julga por menos mal, verdestruido, e acabando á força de castigos, que opportar o apartamento da vista, e companhia de eos: Non ascendam tecum, nè fortè disperdam te via. Audiens populus sermonem hunc pessimum, ixit. Semel ascendam tecum, & delebo te.

10 Esse povo, tao favorecido, como ingrato, unca chegou a lograr a vista clara de Deos, e or isso a nao podia perder nessa occasiao. Logra-

Parte III. ya

va sim o mimo de sua companhia, nao vendo mais que a columna, que o guiava, na qual reconhecia a especial assistencia, e protecção Divina. Com tudo essa talausencia, e retiro, com que Deos o pertendia calligar, era para elle de todas as penas a mayor. Inferi agora, que pena será para os reprobos, e que desesperação para os condemnados, serem privados, e desterrados para sempre da presença de Deos, claramente visto, e manifesto! Só os condemnados sabem avaliar esta pena, poisa experimentao. Todos os mais fallao della superficialmente, tó pelo que discorrem até onde mais pódem chegar, e alcancar, que he muy pouco: e dos que me ouvem não ferao muitos os que lhe dao apreço; porque nao fente o que perde quem o não sabe estimar. Entendem vulgarmente, que o ver a Deos nao passa de ser huma vitta, aindaque alegrissima, e soberana; e mal poderao entender a pena, que haverá em huma alma pela perda desla vista. Ora para que tenhais alguma intelligencia do infinito bem, que se encerra na clara vista de Deos, e da pena, que haverá nos que se privao della; farey por vos dar alguma luz tirada das Escrituras, e achada na doutrina dos Santos Padres.

ráhuma alma ver, e conhecer a Deos claramente, fem que o tenha em si, por meyo de huma impressão, ou uniao purissima, perfeitissima, e inexplicavel. Desorte que, ao mesmo passo está Deos possuindo, e enchendo toda essalma, como a luz enche, e possue o Sol: e a alma toda cheya da Divindade, tambem a está possuindo, qual outro Sol possuindo a luz, que em si tem. Porque se bem a Divindade só se recebe no entendimento, que a está vendo;

como

NaTarde da quarta Dominga da Quaresma. 435 como seja hum bem immenso, igualmente enche a vontade, ea alma toda de quem a vê. Tendes exemolo naluz, que ardendo só na tocha, em que se accendeo, enche a sala toda em que está. O mesmose rê nos rayos do Sol, que imprimindo-se na vidraça nchem de luz toda a casa. Tambem assim : basta que a Divindade encha o entendimento, que a vê, ara que a vontade, e toda a alma do Bemaventuralo fiquem cheas, e possuidas da Divindade; muito nais, se he certo que o entendimento se nao distin- D. Bern. in que da alma, nem da vontade, como enfina o tantos Filosofos com Santo Isidoro, e S. Bernardo.

12 E que tal estará húa alma penetrada, e chea a Divindade, por modo sobrenatural, e beatifico, empre inestavel, e inculpavel! Ninguem o chegou dizer, e a explicar atégora; porque naô haverá uem perfeitamente o chegue a perceber nesta via: Quandiu sumus in boc mundo imperfecte cono scimus felicitatis objectum, bujusque magnituinem ignoramus, diz S. Joao Chrysostomo. Direy Manh, om tudo o que cabe nos termos da intelligencia iortal, valendo-me da similhança mais propria, padar huma sombra daquelle estado beatifico, que leos preparou para os que o amaõ, e servem nesta

ida. O ferro, que alguma hora esteve na fragoa do dente fogo, sahe delle transformado em fogo: arendo em fi como fogo; despedindo de si faiscas coo fogo; e abrazando fóra de si como fogo; porue, sendo ferro, teve capacida de para participar das ualidades do fogo. Também as nossas almas sobreaturalmente elevadas, e dispostas pela Divina Gra-

a, le fazem participantes da natureza Divina: e orque vendo a Deos, esta o possuidas, e submergidas

Er. Etymol. Cant. Ser. 11 Scot, in 2. dift. 16.q. unic,& alii.

436 · Sermao XII. das dentro do immenso abylmo da Divindade, precisamente se hao de transformar em Deos, sem que o sejao: assim como o ferro, sem ser sogo, se transforma em fogo; por onde diz S. Joao: Cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum, sicuti est: e Lyra o expoem assim: In ipsum quantum possibile est transformati. Lyra hic. 13 Oentendimento, chevo de Deos, começa a ver aquella formolura infinita, aquella claridade immensa, em que esta o patentes, e manifestas quátas perfeiçoens ha em Deos, e incluidas quantas creaturas póde produzir a Omnipotencia. A vontade chea de Deos, e do seu amor, se arrebata em amálo, com suavidade, e docura tao inesfavel, que eternamente o estará amando, e sempre desejanjando amar. A alma toda chea de Deos, e da sua gloria, entra a lograr das mesmas infinitas delicias, e dos mesmos infinitos gostos, que Deos por toda a Eternidade está gozando. Assim o declarou Christo dizendo: Intra in gaudium' Domini tui: En-Matth. 25. tra, oh alma justa, editoza, a participar das mes-11. 86 23. mas delicias, em que teu Deos, e Senhor tem o seu gozo, e a sua Bemaventurança. Entra a ser submergida em gostos, e delicias: Intra in gaudium. Cá no mundo entra o gosto nas creaturas, porque cabe nellas: no Ceo entrao as almas dentro do gosto; porque como he infinito, e incomprehensivel gosto, nao pode caber nas almas: Tam magnumest Just, Caie gaudium cœlestis patriæ de Deo, ut non possit inin Matth, c. cludi in bo nine, & ideo homo intrat in gaudium illud incomorebensibile, dizem os Expositores co S. Loureago Justiniano. He assi n, nem ha duvida que se las opponha; porque as delicias em sque

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 437 e banhao os Bemaventurados no Ceo, são as mesnas em que Deos se está deliciando, e gozando: Intra in gaudium Domini tui: idest (commentao Molin. 2. p. os Expolitores) perfruere eodem gaudio, quo Do- tract. 1. Sylv ninus tuus gaudet; e assim como as delicias, e go- 4.lib.6.c.52 os deDeos sao infinitos, e incomprehensiveis, assim Expo 1. 4 hao de ser tambem aquelles celestiaes gozos; è lelicias, em que entrao as almas confeguindo a terna Bemaventurança: A razao, que ultimamente conclue tao immensa grandeza de delicias, e goos, he; porque a Gloria essencial de Deos consise em se gozar, e versa si mesmo; e a Gloria essenial dos Bemaventurados tambem consiste em ver Deos, e gozar delle. Isto hea Gloria, ou hum rafo della , segundo o que se pode concestuar nesta ida, sendo em si muito mais ainda do que se chea a dizer; porque nem os olhos virao, nem os ouidos ouvirao, nem veyo alguma vez ao pensameno humano qual, equanta seja a grandeza daquel-Gloria, e gozo, que Deos preparou, e tem guarado no Ceo para los Bemaventurados : Oculus non IAdCorian, idit, nec auris audivit, neque in cor hominis af-12.9.

isto a Gloria dos Justosci com a la trongera 14 Esta posse da Divindade, e suas delicias, que stao gozando os Bemaventurados, conhecem muy em os reprobos, e muito melhor do que nesta via o podemos nós alcançar: porque a mesma atro- Ex Mag. 14 idade de leus tormentos lhes persuade a grande- 4 dift.50. D. a da Gloria, q conseguirao os Justos por seus me-suppl. 3. p.q. ecimentos, e elles perderao por suas culpas. E he 98. Dom So, outrina de Grandes Theologos, que algumas ve- to in cit. loca

endit, que preparavit Deus diligentibus se; dis-S. Paulo, depois de ser arrebatado ao Ceo, e ter

Part. III.

Zes art. 6,

438 Sermao XII. zes por disposição divina (ain la que involuntariamente, e coactos) chegao os condenados a verlá do Inferno aos Bemaventurados cheyos de Gloria. para com est a vista se lhes augmentar mais a pena: porque à medida de sua perda, ha de ser o tentimento, que lhes refulta della. Perderao poisa presença, e clara vista de Deos, que he hum bem infinito; perdêrao o participar quanto pudessem, e quizessem de hum gozo, que em si he immenso, e Exp. Thom incomprehensivel: e se enchem de huma pena, e 1.2.987.2.4. tristeza, que, como discorre S. Thomaz, tambem he infinita, e incomprehensivel, como privação que he de tanto bem. S. III. Ste he o discurso, com que nesta vida

se expôem, e se dáa conhecera terrivel, e nunca bem entendida pena do apartamento de Deos, e perpetuo desterro de sua vista. Porêm eu acho que os mesmos condenados ainda fazem esta pena mais terrivel, do que em si lhes foy animo): 4 dada por Christo; porque al fentença deste Juiz. tremendo só os condena a que nao vejao a Deos: Discedite à me; elles poném, levados de hum furorthorrivel, nem querem ver a Deos, nem o pódem ver, pelo summo odio que lhe tem. Ouçamos. an Grande Mestre das Sentencas, a quem seguero Mestre Angelico : Secunda, nibilo minor, animadist. 50. D. rum pæna, est perpetuum eorum odium, quo indivinam bonitatem continenter exurgunt: nam (uperbia eorum qui te oderunt [ ait Psalmista ] ascendit semper, Se fora possivel que Deos se quizera manifestar aos condenados por algumas horas, para que o vissem, elles com tudo se privariao des-

Mag. in 4. q. 98. a. 5.

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 439 se incomparavel bem; porque o grande odio, que tem a Deos, nao lhes permitte que o possao ver. No Ceo, vendo os Bemaventura Josa Deos, o esta o mais, e mais desejando ver; porque o intenso amor que lhe tem; os faz como infaciaveis de sua vista: În quem desiderant Angeli prospicere. No Inferno 1. Peu. 13 os condenados nem vem a Deos, nem o querem ver pelo summo odio que lhetem. Ha no Inferno hum reciproco odio em competencia perpetua, entre os condenados, e Deos; porque o odio, que Deos tem aos condenados, não permitte que se lhes dê a ver, eassim o pede a Justiça. O odio que os miferaveis condenados tem a Deos, faz que obstinadamente o nao queirao ver, nem o possao ver : ad Titas la Odibiles odientes invicem. Parece chiméra a sore dos condenados. S. Dionyzio Areopagita lhe chamou estado de loucura; e com razao; porque a pena que os atormenta mais he a de não verem a Deos, a quem com tudo de nenhuma forte queem ver: e quanto he da parte de sua má vontade, pem quizerao, ou dar lhe a morte, se fora mortal; ou tragá-lo vivo, jà que he immortal.

David em muitos lugares tratou das iras. m que o odio dos condenados rompe contra Deos, Píal. 13. 33 huma vez se explicou assim: Sepulchrum patens st guttur eorum, linguis suis dolose agebant, veneum aspidum, sub labiis eorum, quorum os maleditione, et amaritudine plenum est. As gargantas dos ondenados (dizo Pfalmista) fao humas sepultuas abertas: suas bocas, e linguas estao cheas de rayçoens, veneno, e maldiçõens. Que os condeados enchao as bocas de maldiçõens, he sem duida, pelas blasfemias que proferem contra Deos,

Ee iiii

que

(440) side said of Sermao XII soup she sheet IN Glolin cap. que tao justamente os castiga: Murmurantes, et 2. Nahum. indignantes contra Deum, pro pænis quas patienotur, diz a Glossa; mas que essas maldiçõens, e blasfemias levem comfigo trayçoens, e vao cheas de veneno! Para matar a quem? Que as suas gargantas sejao sepulturas! Igual duvida. Para sepultar a quem? Para matar, e lepultar ao mesmo Deos, contra o qual se ensurecem, e proferem as blasfemias porque, quanto he da fua pessima vontade, bem desejão os condenados encher as suas palavras de hum veneno tao refinado, e tao activo, que penetrando suas maldiçõens o Ceo, e chegando aos ouvidos do meimo Deos, lhe tirem a vida, e o ser: Quia Deum odiunt, it aut velint Deum Mag.citat,in non ese, diz entre os Theologos o Mestre. Quanto 4. dift. 50. he da parte, e intensao de seu odio, o quizera cada hum dos condemnados engolir, e sepultar vivo dentro em si mesmo, para que em todos elles estivesse Deos ardendo nas mesmas chammas, em que qualquer delles por toda a Eternidade se abrazará: Sepulchrum patens est guttur eorum, linguis suis dolosè agebant, venenum aspidum sub labiis eorum. Quia Deum odiunt, itaut velint Deum non esse. Agora para melhor, ou para total conhecimento do muito, que aos condemnados atormenta esse odio, que tem a Deos, comparay entre si estas duas penas gravissimas, com que interiormente se affligem as almas dos condemnados. De humaparte consideray nelles o mal de serem privados de ver a Deos; ede outra parte o mal de o nao quererem ver. De huma parte, o nao poderem ver a Deos, em castigo de suas culpas; de outra, não o quererem ver, por obstinação em seu abominavel odio. e jul-

NaTarde da quarta Dominga da Quare [ma. 441 e julgay qual será mais horrivel pena para hua creatura racional? Não vos canceis em examinar a questao; porque o Mestre, que a excitou primeiro, tambem a decidio: Peius enim est, Dei bonit atem odisse, quam lucem non cernere. Vem a dizer, que para os condemnados, muito mayor mallem comparaçao heter odio a Deos, que carecer de sua vitta. San- a plante ap to Anselmo resolvia em similhante questa o, que antes no inferno em graça de Deos, que no Ceo em peccado: Mallem à peccato innocens in gehennam intrare, quam peccati sorde pollutus Calorum regna tenere. Nem he necessario fer tao douto, ou tao Santo como elle, para se alcançar a verdade desta cocluíao; mas notay no como discorria o Santo Doutor subtil, e profundamente. O peccado he aversao a Deos, a graça he amor de Deos; e se no inferno tivessem as almas amor de Deos, ou no Ceolhe tivessem aversao, mais insopportavel seriao inferno, que o Ceo; porque neste, e na o naquelle, se padeceria o mayor tormento dos condemnados: qual he o odio, e aversaõ, em que contra Deos ardem, muito mais que em fogo.

18 Hum furiolo indignado, em quanto não. executa os impetos de sua ira, se está atormentando a si mesmo; porque só nelle arde o sogo, com que a outros quizera reduzir a cinzas. Não de outra fórte nos condemnados. O odio, eira, em que contra Deos estao ardendo, os faz romper em blasfemias, e injurias contra seu nome santissimo: e nao applacado: com este desaffogo horrivel, se arrebatao fóra de si a conspirar contra elle. Conhecendo porèm, que nao podem executar em Deos o furor de seu odio, e os imperos desua ira, se incendem em

Mag. citat.

Domin. So-

D. Anf. five Author.libri de similitud cap. 190.

41.18,isl I

V. 17.

i. . (1:11 &

huma

442 Sermao XII. VE WALLET huma co era tao ignea, e tao ardente, que os abraza interiormente como fogo. Não ferá bem que deixemos de ouvira Sotoneste ponto, pois a materia delle não he mais propria dos Prégadores, que dos Theologos: Rabida iracundia, qua in Deum Domin. Soexardent; vellent eum; si possent, de Calo deturtoin 4. dist. 50.q.unic, a bare, quod quia impossibile vident, dirè torquen-4.conc.5. tur. Delorce que ainda faltando no inferno fogo para os condemnados, árderia o elles; porque o odio, 13. " fire quetem a Deos, he fogo interno, em que se estao abrazando. "Shirty " " 1.1.1 Põem Isaias a consideração no fogo, em que exteriormente ardem os condemnados, e pasma de tor neto tao intolleravel: Quis poterit habitare de-Ifai.33.14. vobis cumigne devorante? Quis habitabit ex vobis cum ardoribus sempiternis? Levantando logo o pesamento ao Ceo, se lhe representa que está Deos como fechando os olhos, por nao ver as penas dos codenados, pois dellas se nao ha de compadecer: V. 15. Claudit oculos suos, nè videat malum: e como tapando os ouvidos juntamente; por nao ouvir as conspiraçõens, e consultas, que contra elle fazem, desejando dar-lhe infinitas vezes a morte: Obturat aures suas, ne audiat sanguinem. Idest (com-A Lap. bic. menta o A Lapide) impios de cade patranda loquentes, et consulentes. E logo fallando o Profeta V. 11. aos mesmos condenados, lhes dizassim: Concipie-Idem A Lap tis ardorem, parietis stipulam, spiritus vesterut ignis vorabit vos. Concebereis (oh malditos) em voslos pensamentos huma ardente conspiração, hum incendio, equantos damnos contra Deos póde luggerir o vosso odio: Concipere andorem, est machinari strages, incendia, & omne quod bostile eft.

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 443 eft. Será porêm a vossa indignação huma palha, que ovento leva com desprezo, e sem esseito: In ventum abibunt vestri spiritus, tamminaces, & arden. tes. Assim ointerpretou o mesmo Expositor. Mas neste ca o (vay dizendo, e proseguindo o Proseta); o vosso espirito vos abrasará como sogo: Spiritus vester ut ignis vorabit vos. Pois se tao facilmente, e por si mesmo se apaga, e desvanece o incendio, com que os condemnados desejão réduzir a cinzas o mesmo Deos: Concipietis ardorem, parietis stipulam; como podem sicar eles ardendo nesse mesmo fogo de seu odio, e de eu espirito: Spiritus vester ut ignis vorabit vos? Por isso mesmo; porque experimentando os condenados ser inutil a conspiração, que o seu odio inenta contra Deos, se abrazao em ira, e ardem dentro em si melmos como fogo: Concipietis ardorem, parietis stipulam, spiritus vester ut ignis vorabit vos Os mesmos, que se não abrazão em sentimento por nao, ver a Deos, ardem como em fogo no odio com que o nao querem ver. Das penas exteriores los condenados, a mayor, eque os atormenta maiso ne o fogo. Das interiores, a mayor não he a de não verem a Deos: he a que lhes resulta do odio com que nao pódem, nem querem ver; porque esse odio ambem he fogo, que internamente os abraza. Spiitus vester ut ignis vorabit vos. Rabida iracumlia qua in Deum exardent.

Ainda que este odio dos condenados contras. Deos os não atormetára tanto, ne fóra para elles tão grave pena, bastára ser tão desordenado, e tão aboninavel, para ser a mayor desgraça, e a pena mais ensivel, qua se póde excogitar para huma creatura.

racio-

Sermao XII. on an American racional. Que mais horrivel deigraçal havera, do que chegar huma creatura a conceber, e conservar eterno odio a seu Creador, sendo o que de nada lhe deo o ser, á sua imagem, e similhança, para com esta lhe imprimir huma obrigação perpetua; e hum estimulo eterno de o estar sempre amando! Que pena pode haver para os homens, comparavel á miseria de conspirarem expressa, e notoriamente cotra Deos, que se fez homem, e padeceo morte temporal tao affrontoza, para lhes merecer gloriosa, e eterna vida? Que mais podia obrar por elles hum Deos infinitamente amorofo, infinitamente benigno, infinitamente bom? E que se exponha o as creaturas a merecer hum estado, em que precisa, e necessariamente hao de ter odio, e aborrecimento a este Deos, por tantas razoens infinitamente amavel!

210 Poderay bem'esta desgraça, e temey-a mais que o mesmo Inferno; porque quem he Catholico. comFé de que he remido com o Sangue, e Morte do Filho de Deos, espiritualmente nutrido, e alimentado com os Sacramentos da fua Igreja, he justo que mais se atemorize, e mais se asslija havendo de perder o amor de Deos para sempre, e ter-lhe para sempre odio, do que havendo de ser por toda a Eternidade condenado ao Inferno. Qualquer de nós, se attende para as culpas, que commetteo, vendo que por ellas mereceo o Inferno, recorre aos merecimentos da Payxão, e Morte de Christo, epondo nelles huma firme Esperança, para não desconfiar dequeserá perdoado, diz logo com S. Anselmo: Merui damnationem, Domine, sed mortem Domiacmonitad ninostri JESU Christipono interte, & mala me-

ritamea. Debaixo distolá faz hum acto heroico de

D. Anfel, in n orient.

Na Tarde da quarta Dominga da Quare sma. 445 conformidade com Deos, para que a sua vontade se execute, notempo, e na Eternidade: ou se ja por meyo da retribuição da Gloria,ou da pena : da condenação, ou do premio; e diz (como o Sacerdote Heli, neste, ouem similhante caso) Dominus 1.Reg.3,18. est, quod bonum est inoculis suis faciat. Mas se ao mesmotempo occorre, que nessa condenação, e nesla pena terao os condenados odio perpetuo a Deos: que coração haverá que se não perturbe, e se não ache descahido daquella coformidade heroica? De forte que se olhamos para as penas do Inferno, ainda que seja resslectindo para a privação da vista de Deos, não falta quem se conforme com a vontade Divina, por mais que seja no decreto de sua condenação. Mas advertindo no odio, que contra Deos terao os condenados, postos nesse estado da summa infelicidade; não meperfuado que algum Catholico acabará comfigo fazer hum acto de perfeita coformidade com o Divino decreto, que o codenar a hum estado tao infeliz, e tao abominavel, em que ha de ter odio ao feu mesmo Deos, e Creador. Daqui se intere com evidencia, e se conclue totalmēte ser esta pena mayor, e mais insopportavel, que a da privação da vista de Deos, e perpetuo desterro de sua gloriosa companhia: porque se bem esta será huma pena de alguma sorte infinita; com tudo póde a fua grandeza caber nos limites de huma conformidade heroica. Porêm a pena de nao querer ver a Deos, nem o poder ver odiosamente, nao caberá expressamente em resignação alguma: e sempre fará mais tremenda, e mais formidavel aquella parte da final sentença de Christo, que ha de condenar os reprobos para sempre, ao dester-

346 Sermão XII.

ro da sua companhia, e privação eterna da clara vista de Deos: Discedite à me.

S. IV.

Segunda parte da pena dos condenados he o fogo, em que sem refrigerio hao de arder para sempre: In ignem æternum. A crueldade de Nero mandava metter os homens em saccos de rezina, pez, e outras materias oleosas, e pondo-lhes de noite fogo, fazia delles faxos, que ardendo allumiavão as ruas. Não por huma noite, que acaba, mas por huma noite eterna, ferão os codemnados faxos, e fogueiras, que ardao eternamentenomeyo daquella regiao de sombras, onde nao entra, nem póde entrar a luz. Como o peccado attrahio aos reprobos com o fensivel, pede a rectidao, e justiça, que tambem haja penasensivel, com que fejao punidos: e ao mesmo passo atemorizados outros com esta pena, concebao mais horrorao inferno, e se nao condemnem. Se os homens souberao avaliar nesta vida o sentimento, que no inferno terao, por haverem perdido o Summo Bem, que he Deos; o conhecimento dessa perda, e dessa pena bastaria para os conter, e cohibir de toda a culpa; mas já que os nao atemoriza o invisivel, sirva-lhes de horror o sensivel do fogo, e deixem depeccar nesta vida tam breve, ao menos porque deixem de eternamente arder: Si nondum desiderant Dei faciem, timeant vel ignem, disse Santo Agostinho.

D. Aug. in Pial.45.

23 Nao só com o sogo serao os máos atormentas dos no Inferno, onde os tormentos são tao diversos, como sem numero: qual pois será a razão de seintimar aos condemnados unicamente a pena do sogo, como se para elles, e para os seus sentidos, não hou-

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 447 réra no Inferno outro tormento mais que o fogo: Discedite in ignem? Nesta duvida tem sua origem celebre questaő: se alêm do fogo haverápara os ondemnados outra pena, que lhes atormente os se- D. Thom.in idos? Aindaque a doutrina commum, e verdadeia, com Santo Thomaz, e S. Boaventura, resolve in 4. dift. 50 Hirmativamente; nao faltao razoens, em que a con- q 1.8 com raria opinia o fe funde: porêm eu, sem que por isso ne aparte da primeira refolução, concordando ampas as sentenças distera, que sendo os tormentos do nferno tantos, e tao diversos (pois todas as creatuas servirão de castigo, e pena aos condemnados: Armabit creaturam ad ultionem inimicorum:) nao haverá tormento, que para elles nao seja fogo; porque aindaque diversos, todos atormenta o abraando, e queimando como fogo. Lemos no Sagralo Texto, que para castigo dos Israelitas sahirao do leserto humas serpentes de sogo, que por Divina lisposição os mordião mortalmente: Misit Domi- Numer, 21 6 ous in populum ignitos serpentes. Pois sendo vivenes, e mordendo, podiao fer de fogo? Não; mas as uas mordeduras abrazavão, e queimavão como foo. Em natureza naõeraõ, nem podiaõ fer de fogo; nas em seu effeito erao de fogo. A ssim no Inferno. No effeito tudo será fogo, aindaque nem tudo em natureza feja fogo. Hano Inferno vistas horrendas, nas essas vistas são ardentes aos olhos dos condemnados, como chammas. Ha gemidos, ha vozes defsperadas, ha blasfemias: e até essas blasfemias, essas rozes, esses gemidos, são brazas aos seus ouvidos. Ha serpentes, ha cadêas, ha açoutes, e tudo obra: queimando como fogo. Até o frio abraza como fo-30, e arde a neve para castigo dos reprobos. 24 A

lup. q.97.a. i. D. Bonav.

Sermao XII. 448

24 Arazao ferá talvez, porque nenhum instrumento obra com tanta violencia como o fogo, e para que no Inferno todo o instrumento da pena seja violentissimo para os condemnados, em todos se scha a natureza do fogo, para que os atormentem com mais atrocidade, como pedem as suas culpas: Gelu orietur abigne, & ignis ardor invenietur in tom.3. Taut grandine, ut patiantur peccatores dira ex pænis cruciamina ob dira crimina: disse Pinciano. Esta pois como univoca propriedade do fogo, achada em tormentos de qualidades, e naturezas tao diversas, faz que os condemnados a padecer no inferno tatas penas, sejao só ao fogo sentenciados: In ignem. E a que fogo? Isto he o mais. A hum fogo tao voraz, etao ardente, que em sua comparação, o deste mudo ferá como o pintado, proposto com o natural. Assim o entenderao alguns Doutores com S. Boaventura: Dicitur ignis ille ad ignem nostrum, tanti esse caloris, quanti nostri ignis ad pictum. Com estas, e outras expressoens, que sem encarecimento fazem os Santos Padres, quando muito nos persuadem, que a vehemencia, e atrocidade do fogo infernal nem se comprehende compentendimento, nem com palavras se explica; e com tudo nao duvidarey eu dar-vos a conhecer cabalmente, quam intenso he esse fogo, e quam grave tormento será para os condemnados arder em suas chammas por

> 25 Entre os Filosofos he sabido, que pelo effeito se conhece a causa: e por se explicarem com algum exemplo, dizem mais vulgarmente quepelo fumo se conhece o sogo. Seguindo este dictame tao certo, como natural, vireis a conhecer quam inten-

toda a Eternidade.

Villar. Pint. 4. Did. 4.

D. Bonav. tom.7.opui. Falcic.c.3. D. Polycar. Presbyter. in vit. S. Sebastiani. Alapid, in cap, 19. Genel.

so, e voraz seja o fogo do Inferno, se perceberes quam horrivel, e activo seja o seu fumo. Islo porêm vos darey eu a saber, nao por discurso, que o nao alcança; mas por noticia de algum facto, e he este: Em certo lugar (que o não declara a historia referie da por Mendoça) appareceo hum condemnado, e eve pratica com hum Religioso, que seria de muy poa vida, pois teve fortaleza, e animo para fallar a num condemnado: ao qual por fim disse o Religioo, queria lhe desse a conhecer o minimo tormento, que se padece no inferno. Veyo nisso o condemnalo, e logo abrindo o peito, exhalou de si hum fumo nfernal; que só fumo podia ser o minimo tormento, onde he fogo tudo o que atormenta. Foy porêm quelle fumo, e o seu vapor tao insoffrivel, e tao pestilencialmente activo, que o Religioso no mesno instante ficou sem vida, e da mesma causa morerao juntamente quantas pessoas nesse lugar habitaao. Até as aves, passando-lhe depois pelo ar emiente cahiao mortas. Ignorava-se a causa, até que or Divina revelação foy sabida. Este, e similhanes casos são assombrosos; mas algumas vezes aconecidos por Divina disposição, para que se desperte descuido humano, e no sumo, ou em similhante ndicio, conheçamos qual seja a voracidade do soo, em que são as almas atormentadas no inferno. Vio S. Joao no Apocalypse, que se abria 26 um Templo, e a lette Anjos se derao logo sette asos chevos da ira de Deos; eo Templo, se enheo detal fumo, que não houve quem nelle seatreessea entrar: Dedit septem Angelis septem phiais aureas, plenas iracundiæ Dei viventis in sæ- Apoc. 15.7,8 ula sæculorum, & impletum est templum fumo... & ne-Part. III.

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 449

250 minimes and Serman XII. as well as the Tail S nemo poterat introire in templum. Estes vasos daira de Deos, segundo a frasi da Escritura, erao as penas que padecem os condenados. O fumo as encobria, não dando ingresso no Templo a quem as houvesse de examinar; porque as taes penas sao nesta vida total mente escondidas, e incomprehensiveis aos mortaes, como expõem Primazio, Ansberto, Richardo, eoutros. Pois que revelação tão extravagante heesta? Quer Deos mostrar-nos a atrocidade das penas do Inferno, significadas naquelles sette vasos de sua ira: Septem phialas aureas, plenas iracundia Dei; e as encobre com o fumo, para que se nao possao ver: Et templum impletum est fumo: & nemo poterat introire in templum? Sim; porque para se entender o que será esse ardentissimo sogo dos tormentos do Inferno, bastará que vejamos qual seja a insoffrivel actividade do sumo delle. Discorrey agora, e inferitambem. Se o fumo, que sahio do peito de hum condenado, bastou para matar quatos viventes comprehendeo: se o sumo, que com es tormentos do Inferno se representava naquelle Templo, bastou para que nelle ninguem pudesse entrar: Et nemo poterat introire in templum; que feia o fogo, em que esses miseraveis sao atormentados no inferno! Como lerá intenfo! e ardente! Como serà voraz e activo! Ora com S. Boaventura concluamos, e assentemos já, que o fogo deste műdo, comparado ao do Inferno, parecerá pintado: Dicitur ignis ille ad innem nostrum, tanti esfe caloris, quanti nostri ignis ad pinetum. - who will be the time of the contraction

things of the state of the same of the same

- 119

NaTarde da quarta Dominga da Quaresma. 451. S. V. Marece que sufficientemente damos a

entender, quam atroz, e grave tormeno seja para os condenados o fogo, em que esta o arlendo; pois bem o póde conjecturar a razao, tendo ponderado, que Deos se quiz servir do instrumento le mayor violencia para atormentar os reprobos: que o fumo delle balta para tirar a vida a quantos comprehender, sendo mortaes: e ultimamente, que togo elementar dette mundo, em fua comparação, ne como pintado. Crede-me porém, que ainda ef- . 81. 01A à por se dizer o que faz este sogo mais horrivel. O ue està dito he o menos: o mais he; que se melhor eflectirmos neste ponto, viremos á entender, que fogo do Inferno naô parece violento, nem activo; lle he o que parece pintado em comparação do nofofogo. Simhe intenso, he ardente, poishe verdaeiro fogo; mas nao voraz, nem consumidor do que brasa; e por isso nesta parte he como se fóra pintao, ou como se não fóra fogo. Já houve quem lhe hamou, Ignis, non ignis: fogo, que nao he fogo; orque tem natureza de fogo, sem propriedade a iais necessaria do fogo. Hum fogo tao ardente, e em voracidade, para reduzir a cinzas o em que se êa! Hum fogotao intenso, esem actividade, paconsumir o que abraza! Isto digo eu ser o mais esse tormento insoffrivel; porque para os condenaos (fallando da pena dos fentidos) não póde haver o Inferno mayor horror, que o ferem atormentaos com hum fogo, em que a ordem da natureza afm fe acha variada, e assim está pervertida na suspeiö de seu effeito. 28 Disse Job, que não ha ordem no Inferno, mas

Ff ii

Villar, cit?

fim

Sermao XII.

Job. 10. 22,

sim hum horror eterno, e para sempre: Vbi nu'lus ordo, sed sempiternus horror. Os Santos Padres, com S. Agostinho, e S. Gregorio Magno, admirao a or: dem que ha no Inferno, digna de que por ella se oftente admiravel, nao sóa Justica, masa Omnipotencia Divina; porque tendo o Inferno lugar destinado para tormentos, de que he executor o fogo, este sem ter differença no incendio observa as differença 'das culpas, para atormentar mais, ou menos aos de linquentes, segundo pede a ordem da Justiça puni Apoc. 18.7. tiva, e o merecimento de suas culpas: Quantum glo

rificavit se, & in deliciis fuit, tantum date illi tor mentum. Como se tivera discrição para examina delictos, e os proporcionar á pena, menos abraza Caîm, que só matou ao innocente Abel; e abraz muito maisa Herodes, que tirou a vida a tantos mi innocentes, solicitando que hum delles sosse Chris to. Menos a cobiça de Jezabel, que fez apedrejar Naboth; e mais a de Judas, que o fez vender, e en tregara Christo. Menos a Trajano Gentio, e mai a Juliano, que se fez Apostata, ambos perseguidore dalgreja. A mesma ordem, nao alterado as chammas vay observando com todos os reos, sem faltar, o exceder na pena, porque a distribue igualando-a a merecimento das culpas de cada hum. E que sendo no Inferno taô admiravelmente ordenada a recti dao da Justiça, diga Job q noInferno nao ha ordem, Ubinullus or do! Sim; porque não obstante serem os castigos com tao justa ordem executados, no mes mo instrumento delles está a natureza totalmente variada, e a principal propriedade della inteiramé Villar cita- te desordenada. Ordo in criminum punitione, sec tus cum D. non in rerum proprietate, dizem os Expositores feguin-

lent, dift, de

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 453 eguindo a S. Thomaz. Os tormentos do Inferno se comprehendem todos no fogo, como dissemos; porue todos obrao queymando, e abrazando como ogo: porêm neste se vé pervertida a ordem da naureza, por lhe faltar a qualidade, e propriedade do ogo. Tudo consome o sogo, e tudo reduz a cinzas; nas o do Inferno abraza os condenados, fem os conumir. Ardem em fogo, sem que este os possa reduir a cinzas. E tao variada ordem da natureza no foo, he o cormento de mais horror que pode haver o Inferno. Assim o entendeo Strabo Benedictio na Glossa ao nosto Texto de Job. Ordo, non erit, Gloss Ordin uia in supplicies qualitas rerumnon servatur, un- in Job. 10.

e addit: Sempiternus horror.

29 O Texto aponta a razao de ser esta desorem tao horrivel, e he ; porque della resulta serem s penas do Inferno eternas, e para sempre: Nulus ordo, sed sempiternus horror. Se o fogo inferal tivera actividade para consumir, e desfazer em inzas aos miseraveis, que se abrazao nelle, nao urára o leu tormento hum minuto; porque os conumira em menos tempo: mas como lhe falta esta atural propriedade, estarão para sempre ardendo, por toda a Eternidade se estara o abrazando em uas chammas. Ateado huma vez o fogo, não acaba e arder, em quanto acha materia, que o alimente; como as almas hao de durar no Inferno para semre, e por toda a Eternidade hao de conservar irrenissiveimente as culpas com que nelle entrárao; reciso he que para sempre as abrazeo fogo, que e ateou nellas. Merito ultio sempiterna de saviet, D. Bern. de ruod nunquam possit culpa deleri: diz profunda- Convers, ad Cler. c. 5. nente S. Bernardo. E poderá no Inferno (dizey-Part. III. Ff iii

Mayor, e incomparavel horror. Por isso Job medio o horror do Inferno pela Eternidade; por que o fogo delle, e qualquer tormento dos condenados, por ser eterno, se faz infinitamente mais horrivel do que em si he: Sempiternus horror.

Sermão XII.

me) haver cousa mais horrivel para os con lenados, que não. Arder no fogo do Inferno! Grande horror. Mas arder em tal fogo para sempre: sem este perança de consumir! Sem sim, e sem esperança de o ter! Mayor, e incomparavel horror. Por isso Job medio o horror do Inferno pela Eternidade; por que o fogo delle, e qualquer tormento dos condenados, por ser eterno, se faz infinitamente mais horrivel do que em si he: Sempiternus horror.

30 Horror, he huma perturbação, e afslicção

de animo, com temor interno, etremor externo, por occasiao de algum objecto horrivel, ou caso formidavel. E poderá haver cousa mais formidavel, e mais horrivel, ou que mais faça temer, e tremer, doque essa Eternidade de penas? Não houvera no Inferno Eternidade; e não serião tão horriveis os seus tormentos. David, aquelle Principe tão animozo, e esforçado, muitas vezes considerava no sogo, e nas penas, com que os peccadores são atormentados no Inferno: Pluet super peccatores la queos, ignis, sulphur, & spiritus procellarum pars calicis eorum; mas não perdia a constancia de seu espirito, para louvar a Deos, e gloriscar a sua Justiça: Quoniam justus Dominus, & justitias di-

lexit. Occasia o houve, em que as dores do Infer-Pial, 17. 6. no ocercara o por toda a parte: Dolores Inferni circumdederunt me: e neste aperto, que faria aquelle intrepido coração? Recorreo a Deos, clamou a elle, e se achou livre do horror, e aperto, que o affligia: Invocavi Dominum, & exaudivit de templo

P(al. 10. 3

₹. 7. 8.

fantto suo vocem meam. Em huma noite porêm, se pôsa meditar sobre o Inferno, e dividio a sua meditação

NaTarde da quarta Dominga da Quaresma. 455 ditação em dous pontos. No primeiro, considerou na Eternidade de suaspenas: no segundo, se a ellas o condenaria Deos para sempre; porque os Santos sao os que mais temem os juizos de Deos, o descahir da sua graça, e desmerecer ultimamete a sua Gloria: Anticipaverunt vigilias oculi mei. Cogitavi dies Plal. 76, v.6; antiquos, & annos æternos in mente habui: & meditatus sum nocte cum corde meo. Nunquidin æternum projiciet Deus? Nesta meditação, ou nestes dous pontos della, se achava David tao perturbado, cao chevo de afflicção, e angustia, que nem huma só palavra podia proferir: Turbatus sum, & non sum Ibid. v. 5. locutus, diz o mesmo Psalmitta: e Euthymio expõem: Afflictionibus, & angustiis confusus sum. Pois David, que attendendo para os tormentos do Inferno, e para o fogo, em que se abrazaõ os condenados, compunha Pfalmos para cantar louvores á Divina Justica: David, que considerando-se no meyo das penas do Inferno, recorria a Deos sem se perturbar, e clamava a elle; agora que medita na Eternidade das mesmas penas, e dos mesmos tormentos, tanto se perturba, e tanto se afflige, que nem lhe occorre dar vozes, e clamar a Deos, que o ouvirá nesta occasiao, como nas outras o ouvio? Sim; que tanta he adisparidade, e a differença que ha nos tormentos do inferno, le os considerarmos como eternos, ou se nelles considerarmos sem reflexão para a sua eterna duração. Na precisa razão detormentos, com que a Justiça Divina castiga as culpas dos reprobos, assim como Deos eternamete le está gloriando nelles, assim David tinha materia, e acordo, para o louvar. Mas em se reflectindo, que esses tormentos, aindaque justos, serão eternos; até hum cora-Ff iiii e la la large

coração como o de David se vê angustiado, e afflicto, e se perturba desórte, que lhe salta o acordo para recorrer, e clamar a Deos: Annos æternos in mente babui. Nunquid in æternum projiciet Deus? Tur-

batus sum, & non sum locutus.

Este he o summo horror daquelle fogo, que atormenta aos condemnados no inferno. Fogo que abraza sem consumir; antes parece que com as suas chammas conserva a materia, em que está ardendo. Agora vejo, que não sem mysterio nos admoesta, e adverte Christo, que os máos serão condemnados ao fogo eterno, fazendo tanta expressão daquella Eternidade: In ignem æternum; para que o horror della nos faça temer o fogo. Distera eu, e talvez disseramos todos, que o fogo he o que nos deve excitar ao temor da Eternidade; porque do fogo temos claro conhecimento, e experiencia: da Eternidade nao. Vemos a violencia, e voracidade do fogo: sabemos, que atormenta insoffrivelmente; porque naô ha quem possa por breve tempo sopportar, e soffrer o fogo de huma véla, ou de huma braza. Da Eternidade nao temos experiencia, nem conhecimento. S. Gregorio Magnodiz, que nos fallamos da Eternidade, como o cego do que não vê: Cum homo de aternitate disserit cœcus de luce loquitur; e he assim, porque a noticia, que temos da eternidade das penas, he unicamente por Fé. Maso que esta nos ensina, e nós confessamos da Eternidade, he o que basta para nos fazer summamente horrivel o fogo, em que ardem eternamente os condemnados. Estaôse abrazando, não por hum dia, ou por hum anno: nao por hum seculo, ou por muitos seculos. Arde. rao para sempre. Em quanto Deos for Deos, estarão ardendo:

D. Greg. Mag. 2 Na Tarde da quarta Dominga da Quar esma. 457 ardendo; porque nesse sogo arderão sem sim. Depois de se abrazarem por muitos seculos, se acharão como no principio, começando a arder: porque tatos seculos de incendio nem hum só instante diminuirão na Eternidade, e elles são condemnados a arder em sogo por huma Eternidade inteira: In ignem aternum.

S. VI. 1 and

Para que (Senhor) ou para quem, caftigo tao exquisito, e pena tao violenta? Para punir, e atormentar aos homens, creaturas tao fracas, he necessario que se empenhe a força de vossa Omnipotencia, variando a natureza, 'ou a propriedade da causa; que escolhestes para instrumento da pena, e do castigo: Contra folium quod vento rapitur ostendis potentiam tuam? Nao: mas quer Deos, que só com fogo sejao punidas as culpas dos condemnados, para que nesse tormento; e nesse fogo, até elles vejao o merecimento de suas culpas; e a summa Bondade de Deos, ainda quando os cattiga. Obrando qualquer instrumento, a principal acção he do agente, que o move; só no sogo nao assim, postoque seja instrumento da Divina Justiça, para de la punir os reprobos: porque o fogo por si mesmo queima, por si mesmo abraza, e em quanto acha materia, vay lavrado, sem acção de exterior movente. Quem lhe applica a materia, atêa o fogo, e faz o incendio. Escolheo pois a Divina Disposição, e Clemencia unicamente o fogo para castigo dos reprobos; porque elles vejao, que se bem serà Christo o que os julgue, e profira a pena de que se fizera o dignos, com tudo, elles mesmos são os executores deseu castigo, desde que em suas culpas, offerecerao inextingui-

Job. 13.25.

458 Sermao XII. vel materia, para se atear o fogo, em que elcolherao eternamente arder, tantoque peccarao. 33 Por Isaias fallava Deos aos condemnados, liai. 50. 11. elhes dizia: Ambulate in lumine ignis vestri, & in flammis quas succendistis. Revolvey-vos no meyo desse fogo, já que vos mesmos accendestes as chammas em que ardeis. Tambem o confessao ja assim, mas sem remedio, os condemnados, quando nao podem negar no inferno, o que em vida na o quizera o Sapiet, 5,13, conhecer: Inmalignitate nostra (dizem elles, fegundo nos referem as Divinas letras ) consumpti sumus. Estamos ardendo em nossas mesmas culpas, e nellas nos estamos confumindo. Com razao o dizem; porque levando-as comfigo deste mundo, se ateou nellas o fogo, em que no outro se abrazao. Em huns se atêa o fogo do inferno na soberba, em outros na avareza, em outros na incontinencia, em outros na ira, e em cada hum na materia de suas cul-D. Aug. de pas. Santo Agostinho depois de humapurado exa-Civit. lib. 20 me concluio, que nao podem os homens nesta vicap. 16. da conhecera natureza, e qualidades do fogo, em que na outra ardem os condemnados. S. João Da-D. Damaic. masceno diz, que este conhecimento reservou Deos lib. 4. c.ult. para si. As razoens, em que se fundao, são patentes; porque se o fogo he corporeo, como póde atormentar, e offender as almas, que são espiritos? Demais: o fogo só se conserva tendo materia em que se alimente: acabando de consumir a em que arde, acaba tambem o fogo. E que materia pódeser esta, que eternamente hade durar, sem que ateando se nella fogo taô voraz, em que os espiritos tambem ardem, se acabe de consumir? Sópódem ser os peccados; porque não fendo perdoados antes da morte, Sao

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 459 sao irremissiveis por toda a Eternidade: e so de tal materia sahiria o fogo, em que os espiritos podem arder. Ipsapeccata sunt ignis materia, quia animam cremabilem faciunt, diz Hugo Cardeal. E porque os condemnados, para o seu incendio, levarao nas suas culpas huma materia, que nunca se ha de consumir, e huma materia, que eternamente ha de durar; elles mesmos, e não Deos, accenderão para si o fogo, em que por toda a Eternidade hao de arder.

34 Deos, ainda quando castiga, he pio; porque na sua Ira, nunca excede a sua Misericordia: Non enim obliviscetur misereri Deus, aut continebit in iramisericordias suas. Até no Inferno com ut legut cios reprobos, ostenta no castigo a sua Piedade, co- tandiDostomo dizem os Theologos com o meu Grande Cafsiodoro: Et in punitione malorum, non est justitia Cassiod. in sine misericordia. Quanto mais a ostentará para com os que no mundo se achao ainda em estado de sal- Mag. in 4.d. vação? Piedade foy instituir hum Inferno de tanta 45. & cu D. Thom. in atrocidade para os condenados; porque com esta suppl. ad 3. pena intentava que os homens se abstivessem de a P 9-99-22 merecer, e nao houvesse quem a ella se condenaise. Piedade foy servir-se do fogo, mais que de outro algum instrumento, para castigo dos máos; porque, como se lhe faltará a deliberação contra elles, commetteo ao fogo a execução da pena dos reprobos, e a estes constituio arbitros do castigo proprio. Elles mesmos regulaõ para si a pena de que saõ dignos; porque tantas sao as culpas, que commetterao, quantas são as chamas, que ajuntárão, para por toda a Eternidade fazerem mayor, ou menor o leu incendio: Ambulate in lumine ignis vestri, &

7 heolog.cu

460 . Will seem to Serma VII. We all which a . A. in flammis quas succendistis. In malignitate nostra consumpti sumus:pro , open mis no in mais E que sendo o Juiz tao pio, e tao compade. cido, sejados reos contra si mesmos tao máos, e tao obstinados! Deos tao solicito em que os homens se nao condenem a pena eterna daquelle fogo atroz, só preparado para castigo do Demonio, e seus Anjos: Qui paratus est Diabolo, & Angelis ejus; e os Matth, 25. homens a peccar sem receyo de tormento tao insopportavel, e de castigo tao horrivel! Se nao he falta de l'é, nao deixa de ser locura. Qui te cogitat, nec pænitet, aut certe sidem non habet, aut cor non D. Aug. in habet; concluio S. Agostinho. Duvidar da pena, folilog. fora faltar a Fé: acreditá-la, e por hum breve golto da vida expor-se a ella, quem negará que he locura? Que peque o Getio, poderá ser desculpavel de alguni dolle ma sorte; porque ou nega a immortalidade da alma, ou ignora, e nao crê que para as culpas haja castigo na outra vida. Mas que peque o Catholico confesfando, e credo q para as fuas culpas haverá o castigo do fogo eterno ! Como ferá desculpavel a nao ser louco? Dosque tem Fémuitos peccao, e nao sao loucos: se o fora o na o commettera o culpa. O certo he, que se arroja o a peccar, e se expoem ao castigo do eterno fogo do Inferno; porque chegada a occasiao ide peccar, perdem a advertencia, e reflexao da pena que merecem, pela culpa que pertendem commetter: elogo depois engolfados em vicios, e habituadosa elles, ou quando menos enlevados só nas cousas visiveis; se entregao a hum total esquecimento de pena tao horrivel como he a eterna. Lêbrem-se pois os que saô Catholicos, e nao sao loucos; que no Inferno ha para castigo das culpas hum fo go,

Na Tarde da quarta Dominga da Quaresma. 461 go, que alem de ser ardentissimo, será eterno: e continuamente empreguem o entendimento, e a memoria nesta pena, para que o horror idella lhes

sirva tambem de horror á culpa.

36 Descendant in Infernum viventes, dizia Pial. 543 David. Desção os homens ao Inferno em quanto vivem. E como? Haô-se de condemnar em vida? Nao; antes para q se nao condemne depois da morte, desção ao Inferno vivendo, diz S. Bernardo: Descedant in Infernum viventes, ut non de scendant mori- D. Bern. de entes; com a memoria, e com o entendimento desção ao Inferno em vida; e não commetterão culpas, que na morte os fação descer a elle em alma, e depois em corpo, e alma. Descer ao Inferno em vida com a memoria, he conservar nella huma presença daquelle fogo, em que os condemnados hao de arder por toda a Eternidade. Descer ao Inferno com o entendimento, he examinar qual seja a intensao, e voracidade do incomparavel fogo do Inferno: he considerar o horror de sua Eternidade. Deyxará pois de se expor á condemnação do eterno fogo, que conservar continuamente a memoria delle: Descendant in Infernum viventes, ut non descendant morientes. S. Jeronymo dizia, que em seus ouvidos sempre lhe estava soando a voz daquella trombeta, que por todo o mundo se ouvirá chamar os mortos a juizo: e alembrança deste universal juizo teve por effeito a vida taô penitente, eadmiravel de hum S. Jeronymo. Sôe tambem em nossos ouvidos perennemente a sentença, que nesse Juizo ha de proferir Christo contra os reprobos, quando os condemnar; porque se absterá da culpa quem na memoria conservar sempre a pena do

do eterno fogo, a que será por ella condenado: Discedite à me maleditte in ignem æternum.

Uvistes huma leve sombra, e mal animada representação da pena dos reprobos: fazendo agora reflexão nas palavras com que nos foy proposta, e advertida pelo nosso Interprete, notay que diz sentenciosamente assim: Æternapana acquiritur. Pelo peccado se adquire, e se lucra huma pena eterna. Oh ganancia, oh commutação verdadeiramente indigna de quem he racional! Por hum peccado, por hum interesse, por huma payxão, por hum gosto, por hum appetite, vil, temporal, transitorio, e breve, adquirir hua pena eterna, e tal pena, que só considerada faz horror ao entendimento! Achao os Theologos, que o melmo entendimento sente horror em considerar, quam grave tormento seja para huma creatura racional perder a vilta, e companhia de Deos para sempre. Cauza-lhe horror o meditar, quanta desgraça, e infelicidade seja incorrer no odio de Deos por toda a Eternidade, e ter a Deos eterno odio, sem esperança alguma de jamais tornar ásua graça: Animus contemplari exhorret, quid sit Deo carére, ab ipsoque odio haberi, eumque vicissim odisse, idque in perpetuum, absque ulla spe in ejus gratiam redeundi. E nao causa horror aos homens commetter huma culpa, quando por ella perdema Deos, Summo, e Infinito Bem, incorrem em seu odio, e se expõem a ter-lhe odio eternamente! 138 Será para o entendimento horrivel apre-

hensao, meditar naquelle fogo tao voraz, em que os condenados hao de arder para sempres, sem espe-

Domin, Soto in 4. sent, d. 50, q. un, a. 4.

rança de que alguma vez terá fim a sua pena. E por ven-

Na Tarde da quarta Dominga da Quare sma. 463 ventura não será muito mais horrivel á razao, que por huma paixa o temporal, por huma conveniencia transitoria, por hum gosto breve desta vida, queirao os homens sujeitar-se a tao horriveis penas da outra vida? Fieis, antes que commettais o peccado, confideray primeiro; que por elle vos obrigais á pena do fogo ardentissimo, e eterno: e consideray muito mais, se podereis sopportar por toda a Eternidade essa penataô horrivel: Quispoterst babita. 1(ai. 33.14) re de vobis cum igne devorante? Quis habitabit ex vobis, cum ardoribus sempiternis? Quem poderá morar para sempre nas ardentes chammas do eterno fogo? Pergunta o Sagrado Texto. Levay na memoria esta questao, por ser a mais perceptivel, e a mais facil da presente materia, e em quanto lhe na o achares folução, não cesseis de considerar nella. Em quanto lhe não de res reposta, não vos resolvais a peccar, porque não ferá bem que fem muita consideração vos entregueis á pena do fogo eterno, que pelo peccado se adquire: Aterna pana acquiritur. 39 Contra a violencia, e voracidade do fogo, dous remedios en finou a natureza, e aprendeo a experiencia: a faber, ou fugir delle, ou apagá-lo. Se quereis fugir do fogo eterno, em toda a vida conervav a memoria delle, diz S. Joao Chryfostomo: Ne fugiamus supplicii memoriam, ne supplicio puniamur. Se o quereis apagar, tambem o podeis fater com lagrimas, chorando as culpas, com que ha- pift. ad veis lucrado, e merecido o fogo eterno. Se para o nferno correra todo o mar, não diminuiria o grão minimo de seu calor, como bem alcança qualquer

discurso, e advertio S. Boaventura: Tanta est vis D.Bonav. llius ignis, quod si totum mare in ipsum flueret, Laurence

Sermao XII.

nec ipsum ad modicum temperaret : basta porêm huma lagrima de contrição perfeita, para extinguir o incendio de todo o inferno: Lacrymarum tanta Pet. Coliel. est vis, ut etiam valeat gehennam extinguere; disse o Veneravel Pedro Collense: e a razao he; porque como as lagrimas apagao as culpas, que servem de materia a tal fogo, já este não pode atear-se na alma. Quem pois deseja, e solicita naó applicar materia, para arder no eterno fogo, com lagrimas se purifique; lave com lagrimas aquellas culpas, com que tantas vezes tem merecido a condemnação ao eterno fogo: Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva fias.

lib.dePanib. C. 15.



THE PERSON NAMED IN COLUMN 1



## SERMAO XIII. DOMINGA DA QUARESMA.

Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut Salva has. Jerem. 4.

S. I.



AS enfermidades agudas, e mortaes, os remedios mais exquisitos são os mais approvados: Extre- Hipp. lib. [ mis morbis extrema exquisita Aphor.6. remedia optima sunt, ensina Hippocrates; e sendo todo opecca-

do grave, mortal enfermidade para a alma, nesta occasiao, maisque nas precedentes, me he preciso excogitar algum remedio exquisito para o curar; porque depois de quatro remedios, que lhe applicámos, ainda não vimos alguma melhora de vida, nem emenda alguma nas culpas. Para a expurgação dos vicios propôs o nosso Interprete cinco mo-

Parte III. tivos, 466

tivos, ou cinco remedios, dos quaes era o primeiro. a fealdade, que com a culpa se imprime na alma: Anima deturpatur; o segundo, a injuria, que contra Deos se commette: Deus inhonoratur: o terceiro, a perda sempre lamentavel do tempo: Tempus amittitur; o quarto, apena, que se merece para sempre: Æterna pæna acquiritur. Resta-nos o quinto, que he o prazer, e contentamento do demonio, vendo que Deos com tanta ingratidao, einjuria he dos homens offendido: Diabolus exhilaratur. Este, como exquisito remedio, se reservou nao indiscretamente para desempenho dos mais. Depois das medicinas, e depois do ferro, o ultimo remedio das chagas he o fogo; e a que o fogo não sara he incuravel: Que ignis non sanat immedica-Aphor.21, bilia sunt, disse tambem Hippocrates. Já se applicou o remedio do fogo na precedente Dominga, na qual vos propuz o fogo do Inferno, em que por toda a eternidade arderá o condemnado: e como ainda nao vimos inclinação de melhora, direy, muito a meu pezar, que as vossas chagas são incuraveis: Immedicabilia sunt. Mas porque não desprezemos este quinto remedio tao exquisito; satisfarey o que está da minha parte, applicando-o: queira Deos façais vós quanto he da vossa, acceitando-o com a sua

Graca. 2. Se desejais, e solicitais a salvação propria, purificay-vos de todo o vicio, attendendo ao grande prazer, com que peccando lisongeais ao demonio; pois não haverá para elle cousa mais agradavel que o peccado, por ser injuria, e offensa de Deos. Assim exclamao as palavras do nosso Texto, e do seu Interprete: Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut

Calva

Lib. 211

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. salva fias. Diabolus exhilaratur. Pelo arrependimento de hum peccador, se alegrao os Anjos de Deos no Ceo: Gaudium erit coram Angelis Dei super uno peccatore panitentiam agente. Pois como se nao alegrarao no Inferno os Anjos de Satanaz, commettendo-le algum peccado! No Ceo se alegrao os Anjos, quando hum peccador le arrepende, porque se lucra para Deos huma alma, que eternamente o ha de louvar, depois de o haver glorificado na terra por meyo da contrição dolorofa. No Inferno se alegraô os demonios com tantas culpas, que commettem os homens, porque festejão a condemnação delles ao Inferno, onde por toda a eternidade hao de blasfemar de Deos, depois de o haverem affrontado, einjuriado na terra. Propriamente não póde haver alegria no demonio, porque he immudavel a sua pena, e a sua tristeza será eterna: mas pódem nelle haver mostras de gosto, e indicios de prazer: e nao quiz o nosso Interprete significar mais, quando disse: Diabolus exhilaratur. O Doutor Angelico nos deo luz para entendermos ao Carthusiano: Hilaritas est gaudii, vel exultationis in facie demonstratio. Porêm dessas mostras, que o demonio dá de seu prazer, tao injuriosas para Deos, devemos nós tirar os mais fortes estimulos de purificar noslos coraçoens: Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva sias. Diabolus exhilaratur. Deos queira que os saiba eu descobrir, e persuadir com efficacia, e os chegueis vós a perceber sem obstináção. processors and the first and the state of the rough in the second of the comment of the second

the state of the s

Ggii S. II.

D Eccao os homens, eo Demonio dá mostras deque se alegra; porque quando os vê peccar, entra com dezaffogo a blasfemar de Deos, enchendo-se de satisfação propria, nas injurias que profere contra a Justiça, e Misericordia Divina. Notay o como. Faz o Demonio comparação da Divina Justiça, le da paciencia Divina : vé que commettendo elle hum só peccado de pensamento, tanto se deo a Justiça Divina por offendida, para o castigar: e vê tambem, que sendo em nós sem numero os peccados de obra, tanto se apura a Divina Paciencia para nos foffrer. Vê que sendo elle obrigado á Deos fó pelo beneficio da creação, huma culpa com que o offendeo bastou para o condemnar : e vê que sendo nós obrigados a Deos, nao só pela creaçao, mas tambem (e muito mais) pela redempçao, repetimos ingratamente tantas culpas, foffridas por Deos, sem castigo nosso. Vê finalmente, que sendo elle condemnado por máo, somos nós soffridos; sendo peyores que elle. Dá entao mostras de alegria, quando nos vê peccar, porque desaffoga a sua ira, e solta a sua desesperação, proferindo blassemias contra Deos: calumniando-lhe a Justiça, que elle uzou, e exprobrando-lhe a Misericordia, que comnosco uza.

4 Tenho por certo, quelá de suas infernaes cavernas clamaõ os Demonios contra Deos, dizendo: Vê, ó Altissimo, qual he a tua Justiça, e quala tua Misericordia: e acharás, que sendo, além de iguaes, indistinctas, não podiao proceder com desigualdade mayor, nem sazer mais escandalosa distincção de sujeitos. Tanta Justiça para com huns espiritos nobilissimos,

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 469 lissimos; e tanta Misericordia para com a vileza dos homens? Tanta ira contra os Anjos, por humpeccado; etanta paciencia com os homens, cujas culpas excedem todo o numero? Como te faltou a Misericordia, quando vistes a perdição de tantos espiritos? Como te falta a Justiça, para castigar aquelles ingratos, a quem remisses, entregando teu proprio Filho á morte, para lhes merecera vida. Nem huma creatura semeteu auxilio se pode restituir á sua graça, nem dispor-se para a conseguir, depois de commettida a culpa, em que a perdeo; pois onde esteve a tua Justiça, quando com os homens. caidos na culpa, sem merecimentos seus, uzastes de tao indiscreta Misericordia? Onde esteve a tua Piedade, quando com os Anjos uzastes de tao horrenda Justiça? Na má conrespondencia dos homens, e nas culpas com que te aggravao, experimentarás agora a indiscrição de tua Misericordia para com huns animos taô ingratos. No meyo destas blasfemias, com que o Demonio exprobra a Justiça, e a Misericordia Divina, que mostras não dará de que ie alegra! in the state of the

5 David se pôs em certa occasiao a louvar a Deos, pelo muito que exaltou o throno, e cetro de Israel: Primogenitum ponam illum, excelsum præ Regibus terræ: Ethronus ejus sicut Solin conspe-Etumeo, & sicut Luna perfecta in aternum. Não menos o louvou entao, pelo muito que honrou, e fublimou o seu povo entre todas as naçoens do műdo; porque de todas as gentes foy temido o seu valor, e respeitado o seu nome: Concidam à facie ip- V. 241 sus inimicos ejus, & odientes eum in fugam covertam. Passandologo a ponderar quam ingrato foy Part. III. Gg iii

7. 1212. 7

muy condoido a representar a Deos os castigos. com que se viao pela Divina Justica humilhados, e diz assim, Este povo Senhor, que em outro tempo foy oterror de todas as gentes, já agora teme as poucas forças de qualquer dellas: Posusti firma-V. 41. mentum ejus formidinem: serve de opprobrio as nacoens vizinhas: porque qualquer potencia basta para o vencer, e para o levar cativo: Diripuerunt V. 42. eum omnes transeuntes viam, factus est opprobrium vicinis suis. Vos ajudais aos que o opprimem, e sobretudo alegrais aos seus inimigos: Exaltasti dex-V. 43. teram deprimentiam eum, lætificastiomnes inimicos ejus. Isto mesmo tinha o Real Profeta lamentado já diantes, isto mesmo tinha representado a Deos: Plab. 78. 4. Fatti sumus opprobrium vicinis nostris, subsanatio, & illusio bis, qui in circuitu nostro sunt. 6 Não me serve de admiração, que David se condôa da oppressa do seu povo, e assolação do Reyno de Ifrael; porque em seu animo devia ler natural este compassivo affecto. Porêm reparo em q quando rogava a Deos, inclinasse a sua Piedade para aquelle povo tao atflicto, lhe allegasse huma, e outra vez a alegria, que pelo castigo delle havia em seusinimigos: Latificastiomnes inimicos ejus: subfanatio, et illusio bis, qui in circuitu nostro sunt. Massem duvidas com razao muy digna de ter por Deos attendida. Euthymio a descobrio, e he; porque as naçõens barbaras alegrando-se com o castigo daquelle povo i mostravao o leu prazer nas inviurias, e blasfemias, que contra Deos proferiao: Expertrabant autem Judais vicini tantam de so-Futhym. in Pial. 78. lationem, subsanabant que, quasi insipienter Deo. 10, 1 ,

470 Sermao XIII.

este povo, e os seus Reys a tantos beneficios; entra

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 471 credidissent; diridebant eos. Diziao ao povo de Israel as naçoens idolatras: este que te desemparou, este que te nao defende agora do poder de teusinimigos, antes para teu cassigo te ha posto debajxo da oppressao, e cativeiro delles, na o he aquelle Deos, a quem adoras, em quem punhas tua esperança, e a quem attribuias o teu esforço? Conhece pois, como foy errada tua adoração, quam mal empregados os facrificios, q lhe offerecestes, e quam mal conrespondido o culto lhe davas. As irrifoens que os Barbaros faziao de Israel, constavao de opprobrios, q proferia o contra Deos. Nas blas femias, que dizia o contra Deos, mostravao o prazer de verem opprimido, e castigado Israel: por isso David, zelando a honra de Deos, tanto se affligia de que se alegrasfem os Barbaros com as oppressoens de Israel: Lætificasti omnes inimicos ejus. Subsanatio, & illusio his, qui in circuitu nostro sunt.

7 Muday agora de pensamento, e entendev que vos está dizendo David o mesmo que a Deos dizia. Lætificastiomnes inimicos ejus. Alegrastes ao demonio em cada huma culpa, que commercelles contra Deos: déstes hum prazer grande aos seus infernaes inimigos; porque lhes destes occasião de se rirem, e blasfemarem da Misericordia, que usou, e está usando com os homens, e da Justiça, que usou com os Anjos no seu castigo. Destes-lhes occasiao. para que irriforiamente digao a Deos: Vê agora quam mal se empregou a tua Misericordia com os homens, queingratos a teus beneficios, assim te offendem. Vê quam mal se empregou a tua Justica com os Anjos, que te seriao agradecidos, se com elles obraras o que usastes com os homens. He sem Gg iiii duvida.

D. Chryloft. pop.

472 Sermao XIII.

duvida, que peccando os homens, se fazem muito peyores, que o demonio, como bem discorreo S. Joao Chrysostomo: Per peccatum homo deterior Hom. 30.2d redditur diabolo; porque o demonio peccou huma só vez contra Deos seu Creador: os homens vezes sem numero peccao contra Deos seu Creador, e seu Redemptor. Pois como se nao alegrará o demonio, vendo que Deos he taô mal conrespondido daquelles com quem usou de tanta Misericordia? Como nao blasfemará desta, e da Justiça, que executou nelle! Com tudo: para confusao do demonio, nessas blasfemias, e prazer com que as profere, temos tres incentivos de fugir, e abominar as culpas, que ao demonio excîtao a blasfemar da Justica, e Misericordia Divina, quando nos vê peccar. He oprimeiro, por ser temeridade multiplicar offensas contra Deos, que usando de sua Justiça, por huma só culpa condemnou tanta multidao de Anjos. He o legundo, por ser ingratidao offender a quem com tanto amor nos remio, e com tanta Misericordia nos está soffrendo anós, e nao aos Anjos. He finalmente o terceiro, por não darmos occasião ao demonio de blasfemar contra Deos.

C. III.

Primeira razao de mostrar o demonio em suas blassemias, que se alegra, quando nos vê peccar, he; porque sendo elle castigado por huma só culpa, estamos nós temerariamente multiplicando tantas culpas, por nao fermos, como elle foy, castigados. Ri-se o demonio de Deos, como exprobrando-lhe a Justiça: porque a falta desta para nos, he a primeira occasiao de multiplicarmos tantas culpas contra elle: e pareceque tem a feu fa-

Na Tarde da quinta Dominga da Quarefma. 473 vor o Sagrado Texto: Quia non profertur cito contra malos sententia, absque timore ullo filii hominum perpetrant mala. Neste sentido disse o grande Tertulliano, sentenciosa, e encarecidamente, que em Deos desfaz muito a sua paciencia: Ita patiens est Deus, ut sibi sua patientia detrahat. Parece que com razao ( se nao fora querer Deos para fua gloria, dar exercicio á fua infinita paciencia, e longanimidade) porque se quando eu, e vós commettemos a primeira culpa, foramos castigados por elle, como os Anjos forao pela sua, nemeu, nem vós cahiramos em segunda, como nem elles cahirao. Mas o certo he, que se nao fora tanta a nossa temeridade, nao era necessario que cahindo nós no delicto a primeira vez, experimentassemos o castigo prompto, para nao reiterarmos a culpa; porque para este sim nos basta a certeza, e a Fé do como por hum só peccado fora o castigados os Anjos.

Apresentarao os Fariseos a Christo huma mulher adultera, para contra ella proferir a sentença, e determinar a pena merecida por seu delicto. E que faria a summa clemencia de Christo, á vista de crime tao grave, e tao provado? Pôs-se a escrever na terra: Jesus autem inclinans se deorsum, digito seribebat in terra. O que escrevia erao huns taes caracteres, que vendo-os qualquer dos accusadores, lia nelles distinctamente quantas culpas havia commettido em sua vida, e a sentença de sua eterna condenação. Assim dizem com a melhor opinião S. Jeronymo, Santo Antonio, e Santo Alberto Magno. Por isso escrevia Christo na terra; porque nella se elcrevem os nomes dos reprobos: Recedentes à te in terra scribentur. Em contraposição dos Justos,

Ecclef. 8. 11.

Tertul. de ] Patiet.c.2.]

Joan, 8,6

Jerem. 7, 136

cujos

Sermao XIII. Luc. 10. 20. cujos nomes estao escritos no Ceo: Nomina vestra scripta sunt in Calis. Sahirao pois os accusadores condenados. E a criminosa como sahiria? Absolta de culpa, e pena, só com a recommendação de que nao tornasse mais a peccar: Nec ego te condemnabo, vade, & jam amplius noli peccare. Oh que sentença (exclama neste caso Santo Agostinho) ao parecer tao injusta! Isto nao he fazer-se Christo fautor D. Aug. da culpa: Domine faves ergo peccatis? Que se póde esperar de huma adultera sem castigo, principal-Joan. mente vendo indignada a justiça contra os que a accusavao, senao que continue com mais reincidencia na culpa? De nenhuma forte: Non ita plane; responde o mesmo Santo Doutor. Só se deve esperar, que nem por pensamentos torne a peccar outra vez: Jam amplius noli peccare. A razao he; porque Christo moltrou à adultera, que os seus accusadores estavao já condemnados, pelas culpas que haviao cometido; e este exemplo bastava, para que nella nao houvesse a temeridade de cahir em algum peccado, pelo qual fosse como elles condenada, ainda que por aquella vez ficasse perdoada: Nec ego te condemnabo: vade, & jam amplius noli peccare. Para o nosso caso, e a nosso intento. Que exemplo mais forte, e mais efficaz, para atemorizar os homens de sorte, que se não atrevão a repetir culpas, do que a condemnação de Lucifer, e seus Anjos? Em numero excedem toda a multidao. Ao menos he certo, que se bem lhe naô sabemos a conta, he para a nossa comprehensao innumeravel. Na ex-

cellencia, e perfeiça o natural, excede cada hum a formosura, e nobreza de quanto se comprehende em todo o mundo visivel: e com tudo, por hum só

peccado

NaTarde da quinta Dominga da Quaresma. 475 peccado condemnou Deos tao estimavel, e excelente multidao de Anjos. E á vista de tal exemplo; haverá ainda homensta ô temerarios, que se arrojem a offender a Deos não huma só vez, como os Anjos, mas muitas, e quasi infinitas vezes? Sim ha; porque tanta he a temerida de dos homens. Porêm o que se devia esperar, e suppor delles, he: que por não experimentarem a mesma condemnação dos Anjos, nempor pensamentos tornassem a offender a Deos, depois de perdoados a primeira vez: Nec ego te condemnabo: vade, & jam amplius no li peccare.

11 Acode nestes termos a malicia humana a defender-se, e vay logo refugiar-se na fragilidade propria, dizendo: que como os Anjos, creaturas tao sublimes, só por malicia peccárao, justo era faltasse para elles a piedade; mas nao para nós, pois conhece Deos que a nossa natureza, por fragil, na vileza propria tem hum despertador da compaixão Divina, para foffrer, e nos perdoar tao repetidas culpas: Ipse cognovit figmentum nostrum, recordatus est Plation, 14 quoniam pulvis sumus. Mas he sem controversia, que nem os Anjos, por serem creaturas tão nobres, podiao mais que nós, para não peccar: nem nós, por sermos de natureza fragil, podemos menos que os Anjos para resistir; porque nem aos Anjos, nem aos homens permitte Deos sejao tentados sobreas forças, com que os fortalece a Graça: Fidelis Deus Lad Corine est, qui non patietur vos tentari supra id quod po- 10.13. testis.

12 Dado porêm, que não fora proporcionado o exemplo dos Anjos, para que a temeridade humana se atemorizasse com o castigo delles: ao menos na ira, com que Deus tantas vezes tem castigado as cul-11/252

. pas

476 Sermao XIII. pas dos homes, aprendamos nos á nao repetir offenfas contra elle, por não provocarmos o rigor de sua Genei 7. ira contra nós. Não fabeis, que por peccados dos homens foy o mundo todo submergido nas agoas do universal diluvio? Não he certo, que em chammas se abrazou a regiao de Sodoma, e suas Cidades, pe-Genef, 19, las culpas de seus habitadores? Se vos parece que tão tremendos cassigos só vierão á terra, por culpas horrendas, e escandalosas; olhay para tantos outros exemplos de estrago similhante, por culpas muito menores. Quatorze mil Israelitas engolio de huma Num, 16. veza terra por huma sóboca, que abrio para os tragar, alêm de outros muitos, que na mesma occasiao abrazou o fogo, por se haverem rebellado contra Moysés. Cincoenta mil e settenta Bethsamitas cahi-1. Reg. 6. rao mortos ao mesmo tempo: e porque? Por haverem olhado sem cautéla para a Arca do Senhor. quando passava pelas suas terras. Ananias, e sua mu-Ador. 5. lher Saphira repentinamente morrerao, ao mesmo ponto, em que faltarao á verdade do que lhesperguntava o Apostolo S. Pedro. E nao ha para que se accumulem exemplos nesta materia, pois sao tantos, e tao sabidos, que se faz impossivel a narração de todos, e escusada a repetição de mais. 13 Confesso á não são menos os exemplos da Misericordia Divina em nos perdoar; porêm os effeitos della nao pódem servir de confidencia á nossa malicia, para que obre, como se tivera a certeza do perdao. Seria temeridade offender a Deos, tomando occasião dos exemplos de sua Misericordia:porque não he razão fejamos nós máos, fiados em que Deos he Bom.' Nemo idcirco deterior sit, quia Deus Tertul, lib. melior est; disse Tertulliano. Attendamos para os dePoenit, c.7 casti-

NaTarde da quinta Dominga da Quaresma. 477 castigos que tantas vezes tem fulminado; porque para exemplo nosto, cada castigo he huma estatua, que nos desperta a memoria da Justiça Divina, contra a temeraria confidencia em sua Misericordia para o offendermos. Has the first of the same of

14 Olhando a mulher de Lot para ver o incendio, de q a livrara Deos por maons dos Anjos, foy convertida em estatua de sal: Respiciensque uxor Genes, 192 ejus post se, conversaest in statuam salis. Porém re- 26. paro, em que a esse tempo, e com mais curiosidade, sahindo Abraham de sua caza, e buscando accomodado sitio, delle se pôsa ver, e observar as chammas desse fatal incendio, em que Sodoma ardia: Abraham autem consurgens mane, ubi steterat V. 27. 28. prius cum Domino, intuitus est Sodomam, & Gomorrham; e nem por isso foy castigado Abrahao. Prégando depois Christo aos Farizeos, lhes disse que tomassem exemplo no castigo da mulher de Lot: Memores estote uxoris Lot. Masse no mesmo Luc. 17. 32. cazo em que para ella houve castigo, o nao houve para Abrahao, como propõem Christo, para exemplo nosso, a mulher de Lot castigada, e nao propoem a Abrahao favorecido? Porque se veja, que obrando Deos como Misericordioso, não saz exemplo. para o offendermos confiados em sua Misericordia: quando porêm castiga, levanta estatuas á sua Justiça, á vista das quaes temamos a sua ira. Conversa est in statuam falis. Memores estote uxoris Lot.

15 As culpas, quanto he de si, necessariamente se ordenao para o castigo: o serem perdoadas, he fóra da expectação, e merecimento dellas. Em meu juizo, commetter o delicto, esperando que Deos por sua Milericordia o perdoe, não he temeridade

478 Sermão XIII.

ridade menor, que excitar o incendio, para que Deos por sua bondade o apague: ou tomar o veneno. esperando que Deos por sua benignidade lhe impedirá o effeito. Direis que a differença nestas comparaçoenshe grande; porque as causas naturaes só se impedem com milagres, para as quaes está desobrigado oconcurso do Author da natureza. Bem: e por ventura, está Deos de alguma sorte obrigado a impedir a sua Justiça, para que deixe de castigar a huns, depois de castigar a outros tao severamente? Por ventura, quando Deos detém a sua Justiça, e uza de sua Misericordia, nao obra notoriamente hum milagre? Que mayor milagre obrará Deos, sendo Justissimo, do que não castigar, ou perdoar huma culpa, precedendo tantos exemplos de culpas, que caltigou?

16 Contra Movsés se rebellara o Coré, Dathan.

Abiron e Hon; zelozo porêm Deos da honra do seu Ministro, e do respeito, que se lhe devia, sez q'a terra se abrisse, e tragasse vivos a Dathan, Abiron, e Hon, com suas familias inteiras, sem ser de todas ellas exceptuada pessoa alguma. Até os bens, e alfayas, que lhes pertenciao, tragou, e devorou a ter-Num. 16. v. ra: Dirupta est terra subpedibus eorum, & aperiens os sum devoravit illos cum tabernaculis suis, & universa substantia eorum. Coré tambem pereceo, porque tambem foy subvertido com os mais; porém seus filhos milagrosamente forao exceptuados da pena. Usou Deos com eiles de Misericordia, isentando-os do castigo que executou no pay: Factum est grande miraculum (dizo Texto) ut Coré pereunte, filii ejus non perirent. Notavel

cazo, elempre incomprehensivel atodos os Inter-

pretes

31. 32.

Cap. 26. V. 10, 11,

Na Tarde da quinta Dominga da Qudresma. 479 pretes da Sagrada Historia! He muy verosimil que nas samilias tao numerosas de Dathan, Abiron, e Hon, se achariao pessoas, que com elles nao concortessem para a rebelliao, nem tivessem parte nella. Ao menos parece indubitavel, que a idade mostrasse, e desendesse a innocencia de algumas; porque ainda estariao na infancia, ou nao chegariao aos annos da discrição. Mas agravidade da culpa (he o mais que dizem os Expositores) sez que para exemplo, até os innocentes sossem comprehendidos na pena.

17 Boa razao; mastem contra si, que tambem na familia de Coré, sendo o capataz, e principal motor da rebelliaõ, naõpodiaõ faltar alguns; que a seguissem; porque sempre aos filhos parecem justificadas as paixoens, e inclinaçõens de seus pays: com tudo forao perdoados todos os filhos de Coré, sendo punidos todos os de Hon, Abiron, e Dathan. Além do que: Moysés por disposição Divina mandou lançar hum prégaõ, no qual admoestava, que todos le retirassem da companhia daquelles motores da sedição, se queriao não incorrer na pena, que os ameacava, e sobrevinha já: Recedite à tabernaculis hominum impiorum, & nolite tangere quæ adeos pertinent, ne involvamini peccatiseorum. E porque as familias de Dathan, Abiron, e Hon, se nao apartarao delles, justamente (dizem os Padres) com elles padecerao, e acabarao. Mas e os filhos de Core até o ponto do castigo permanecerao temerariamente na companhia do pay, co-

no forao exceptuados na execução da pena? 18 Deyxemos para Deos a razão desta justissina disparidade, pois só elle comprehende a rectida o

Cap. 16. 26.

Sermao XIII. dao de seus incomprehensiveis juizos: e para o nosso ponto, entremos a reparar, e reflectir sómente no que acerca deste successo tao raro diz Moysés, quádo o refere: Factum est grande miraculum, ut Coré pereunte, filii ejus non perirent. Aconteceo (diz) nessa occasiao hum grande milagre, porque entre os milagres da Omnipotencia se reputará em toda a memoria por grandioso milagre, que tragando a terra a Coré, não offendesse a seus filhos. Podia haver milagre, que servisse de admiração a Moysés? Ao Deos de Faraó, que o venceo com prodigios, e que a todo o Egypto assombrou com tantos milagres, e tao grandes, que nelle obrou, ha milagre que possa admirar por grande: Factum est grande miraculum? Não foy Moysés o que no Egypto fez, que debaixo de hum só Emisferio, e do mesmo Meridiano estivessem os Israelitas cercados de claridade, e luz, e os Egypcios cubertos ao melmo tempo de sombras? Nao foy Moytés o que fez que o mar Vermelho no meyo de suas ondas abrisse estrada para os Israelitas, que servio desepultura para os Egypcios? Assim consta. Pois como se admira, e tem por grande milagre, que abrindo-se a terra tragasse a Coré, sem subverter a seus filhos? Porque nos milagres, que fez, via Moyfés impedidos huns effeitos de causas naturaes, elimitadas: no perdao de huns peccadores, castigados outros tao severamente, vioco. modetida, esuspensa a execução da infinita Justiça

chegando ao lugar onde habitavao os Israelitas, nao passasse ao em que viviao os Egypcios. No mar o mi-

de Deos; e isso era mayor milagre: Factum est gran-

de miraculum.

lagre

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 481 lagre era que as agoas estivessem divididas, e a estrada pelo meyo dellas aberta, em quanto o povo de Deos atravessava de huma parte até a outra. Em ambos os casos obedeciao as creaturas ao imperio do Creador, o qual punha termo á luz, para que a fua claridade não chegasse á habitação dos Egypcios; e ás agoas limitava o tempo de se conservarem preternaturalmente divididas. Porêm quando o castigo nao comprehendia aos filhos de Coré, confiderava Moyses que a Misericordia Divina limitava os esfeitos da Justica Divina, para que a sua execução chegasse aos quatro authores da sedição, e exended o-fe a tres das suas familias, não comprehendesse a quarta; e sempre isto era mayor milagre; e anto, que a Moysés pôs em admiração: Factum est grande miraculum, ut Coré pereunte, filii ejus non perirent.

20 Nao havemos esperar milagres, para escaparnos ao castigo de nossas culpas; nem de tal sórte confiar na Misericordia Divina, que na ô temamos a Divina Justica igualmente. Deos he infinitamente eloso de sua Justiça, e quer que este attributo se reconheça resplendecer nelle, ainda quando mais nos está mostrando a sua Misericordia. Nao ha distinccao em Deos entre a Misericordia, e a Justiça: sao imbas huma 1ó cousa; e assim como na execução nais ardente de sua Justiça dá mostras de sua Miseicordia: Cum iratus fueris, misericordia recor. Habac, 3. 2. laberis; assim nas operaçõens de sua Misericordia lá a ver a cooperação de sua Justiça. Dando o seu Jnigenito Filho á morte, para redempção do munlo, mostrou Deos o mayor excesso de sua Misericorlia; mas em nenhum outro effeito se verá tañ ob-Part. III. Hh **fervado** 

482 W. Sermon XIII. fervado o rigor de sua Justica, como admirou S. Ad Rom. 3. Paulo. Quem posuit Deus propitiationem per fidem 25. in sanguine ejus, adostensionem sua justitia. Pela culpa estava o homem incurso na pena da condemnação eterna; e não tendo preço, nem meyos, para se remir della, entrou Deos cheyo de Misericordia a compadecer-se do delinquente, dandolhe leu proprio Filho, como le lhe dissera: Aqui tens o preço da tua redempção: em meu Unigenito Filhotedou o que me has de offerecer por ti; porque nenhum outro será justo preço de tua redempção. E que acto poderá haver em que Deos oftente D. An(el.lib mais excessiva Misericordia: Quid misericordius Deus intelligivalet (diz S. Agostinho) quam cum pecca-Homo, cap. tori damnato aternis tormentis, & unde se redimit non habenti, Deus Pater dixit, accipe Unigenitum meum. Edàprote? Mas no meyo de tanta Misericordia, vedea exacção da Justiça. He sem duvida, que bem podia salvar Deos o mundo, e remir o homem, sem ser por meyo da Payxão, e Morte de seu Unigenito Filho; mas esco-Theo este, porquemoutro ostentaria sim o seu poder, e à sua Misericordia, e por este solicitava satisfazer D. Aug. lib. exactamete a fua Justiça: Non per folam potentia, sed 13. de Tri- Deitatis, etiam per justitiam, dizS. Agostinho. Este mit.c. 13.14. Tera o fim de ordenar a Providencia eterna padecesse S 15. Christo tao infopportaveis tormentos, como forao os de sua Payxao; porque se bem para a culpa ser inteiramente remida, e satisfeita, era sufficientissimo qualquer merecimento de Christo, cuja Divindade communicava infinito valor, e preço ad mais leve de feus tormentos; com tudo, o rigor da Justiça ainda requeria mais, que cada tormento em Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 483 Christo fosse tao atroz, que bastassespara exactame. te satisfazer a culpa, segundo a humana possibilidade, Ouçamos a S. Thomaz. Christus voluit genus bumanum à peccatis liberare, non solum potestate, sed etiam justitia: 6 ideo (notay bem) non solum at- ad 6. tendit quantam virt utem dolorejus haberet ex Divinitate, sed etiam quantum aolor ejus sufficeret Cecunaum bumanam naturam ad tantam satisfationem. Que temeridade pois nao será provocar com culpas, e offensas a hum Deos, tao zelozo da eputação, e honra da Jultiça. A veneração, e tenor della nossuspeda a deliberação de o offendernos, e nao terá o demonio occaliao de se alegrar, blastemar contra aquella Justica, que o condenou: Diabolus exhibitaraturilar of en abolica establicas

ા માટે છે. જેવા છે. જેવા છે. જેવા માટે કરાયા છે. જેવા માટે કરાયા છે. જેવા માટે કરાયા છે. જેવા માટે જેવા માટે જ

Assando agora a materia do segundo motivo, que o Demonio tem para le nostrar alegre, quando nos vê peccar; que, como lifle, he porque em nossas culpas acha estimulos paalexprobrar a Deosaquelle infinito Amor, e aquelinfinita Misericordia, com que nos remio, e esá soffrendo: dissera eu, que a mesma irrizao, que o lemonio faz da Milericordia, e Amor Divino para om os homens, descobre para nossa doutrina a cenura mais intolleravel (potto que bem merecida) ontrala ingratida humana. He possivel que haja o shomens de offendera hum Deos tao Misericorioto para com elles, que os remio a culta da fua via, e os está soffrendo, depois de se mostrar tao puitivo para com os Anjos! Se Deos, porque nos ma, se fezi Homem para nos remir Propter nimiam AdEphel. 23 baritatem suam, qua dilexit nos, cum essemus in - Part. III. Hh ii Decca-

484 Sermao XIII.

peccatis vivisicavit nos in Christo; não deixaremos nós de o offender, pelo motivo só de que sendo Deos quiz ser nosso Redemptor? Que razão mais sorte se poderá descobrir, para convencer a nossa malicia,

No Apocalypse ouvio o Evangelista aos qua-

tem, & Divinitatem, & sapientiam, & fortitu-

dinem, & honorem, & gloriam. O Cordeiro era Christo, verdadeiro Filho de Deos, que do Padre recebe a Divindade, e com ella toda a Honra, Gloria, Sabedoria, e todos os mais attributos; mas affim como peccando as creaturas negao a Deos a gloria, e honra, que lhe he devida, e de sua parte bem quizerao tirar-lhe a Divindade, e os seus attributos;

eanossaingratidao?

tro celebres animaes, e aos vinte e quatro anciaons, cantando em honra do Cordeiro Divino este novo, e admiravel cantico. Occisus es, & redemisti nos Deo in sanguine tuo. Senhor (diziao) por nosso amor sos fectivado, e morto, e a preço de vosso Sangue nos remistes para Deos. Logo todas as creaturas a huma voz diziao: O Cordeiro, que soy morto para nos remir, he digno de receber Virtude, Divindade, Sabedoria, Fortaleza, Honra, e Gloria: Dignus est agnus, qui occisus est, accipere virtu-

V. 12

assim lhe dao honra, gloria, e Divindade, quando detestando as culpas, o amao, servem, e adorao. Este he o sentir dos Padres com Dionysio Carthusia-

vida, que para as creaturas abominarem a culpa, servirem, e adorarem a Christo, Divino Cordeiro, basta a urgente razao de ser elle o verdadeiro Deos,

no, e dos Interpretes com ALapide. Mas he sem du-

de quem recebem todas o ser: pois se a materia, e letra daquelle cantico celestial, era coposta para mais

in-

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 48 sinduzir as creaturas ao amor, e obsequio de Christo, como as não excitavão com a memoria de ser elle o seu Creador, e seu Deos; mas sim com o reconhecimento de que as remio, á custa de seu Sangue, e de sua vida: Redemisti nos Deo in Sanguine tuo.

Agnus, qui occisus est.

24 A razao bem patente, e perceptivel he; porque supposto Deos pela preciza razao de sua Divindade, deva ser de todas as creaturas adorado, amado, e fervido, sem que absolutamente haja, ou possa haver motivo, que o saça mais digno de nosso amor, adoração, e obseguio; ainda se podem discobrir razoens, que mais nos convenção á conresponder com o que lhe deve a nossa gratificação. A principal entre todas he deduzida da Redempção; porque se Deos, tó porque he Deos, deve ser amado, fervido, e adorado de todas as creaturas; quanto mais ferá digno de que os homens lhe renda o todo este obseguio, crendo, e confessando, que para os remir, e salvar quiz por elles padecer, e morrer? Dignus est agnus qui occi sus est, accipere virtut em, & Divinitatem &c. Humas razoens convencem mais que outras; porque a efficacia dellas, ou se persuade mais, ou se percebe melhor: e a razao de que Deos por nós se fez Homem, padeceo, e morreo, he a que unicamente nos propõem com toda a evidencia os motivos que nos obrigao a fervî-lo, amáo, e adorá-lo, com todas as forças, e potencias de 

25 Deos, em quanto vivemos, não póde ser de nós conhecido como em si he. Olhamos para a grandeza, e formosura deste Universo, e em cada huma das creaturas ouvimos huma voz, que mudamente Part. III, Hh iii está

486 - Sermao XIII. está persuadindo, e encarecendo a bondade, sabedoria, poder, e excellencia daquelle ser, e primeira causa, que com huma palavra as creou de nada. Porêm vozes de creaturas, que não comprehendem o que Deosem si he, nao podem ter efficacia para persuadir a adoração de que elle he digno. Em Christo Filho de Deos, falla a voz do Eterno Padre: Ad Hebr. 1. Locutus est nobis in Filio. Assim como só o Filho he a palavra que hem explica o que o Padre he: Eructavit cor meum Verbum bonum; assim a voz do Pa-/ Pfal. 44. I. dre he a que só dizadequadamente o que he o Filho: Nemo scit quis sit Filius nist Pater. Em Christo Luc. 10. 22. pois nos está o Eterno Padre dizendo, que esse, e nao outro, he o seu Filho, a quem ama infinitamente: Hic est Filius meus dilectus; e como se o amá-Luc. 9.'35. ra menos que aos homens, o entregou á morte, para que os homens vivessem eternamente. Diz que esse he o Redemptor do mundo; porque só huma pessoa Divina podia satisfazer pela offensa, que se commetteo contra Deos. Diz finalmente que em Christo Cordeiro Divino sacrificado, e morto pelo homens, quiz se manifestasse a sua Justiça, tao rigorofamente executada em seu proprio Filho, para se conhecer melhor a sua Misericordia com os homens: 1 , to the second of t 26 A' vista pois detao incomprensivel Misericordia, que Deos uzou com os homens, dando-lhes por Redemptor o seu mesmo Filho, pedia a razao, que todos conrespondessem agradecidos com aquella honra, amor, e adoração que merece aos homens, quem deo por elles a vida: Dignus est aga nus, qui occi sus est, accipere virtutem, & Divinitatem &c; porque tanto excesso de Misericordia de-

vera

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 487 vera obrigar aos homens tao extremosamente, que nem liberdade tivessem para offender ao seu Redemptor. Dizia S. Paulo, que o amor com que Christo morreo pelos homens, nos põem a todos em tal aperto, e urgencia, que não vivamos já para nós, mas para elle fomente: Charitas Christi urget nos, . 2. Ad Corint ut, & qui vivunt jam non sibi vivant, sed ei qui pro ipsis mortuus est. Vivermos para Christo, e para nos nao, he vivermos como se por seu amor nao houvera em nós vontade propria: ou como fe não houvera em nós mais vontade que a de Christo, dizem os Commencadores com S. Anselmo: Non sua gloria, voluptati, aut voluntati vivant, sea Christi. Com razao, porque os servos assim como carecem de liberdade, tambem carecem de vontade propria; eremindo Christo aos homens da escrivida o do demonio, os fez servos seus portitulo de redempção. Pois como lhes ficaria uzo de vontade propria, ou iberdade, para feguirem mais vontade que a de Christo? Mas se Deos a todos os homens dotou de rbitrio livre, para que possa cada hum seguir o que vontade escolher; que urgencia lhes ha de fazer o imor de Christo, para que da vontade delle se nao partem? Grande, e a unica com que se poderá vioentar suavemente, ou necessitar a liberdade humaia. Notay: A vontade, ainda que livre, não tem esolha contra o imperio da raza o propria; porque cono cega, em tudo necessita de ser guiada pelo enendimento: e em quanto este reconhecer, que Christo morreo para nos remir, não poderá ter ditame, com que Deos se offenda; porque todas as uas persuasoens á vontade, precisamente se hao de tirigir em obsequio, e honra daquelle Deos, que Hh iiii para

hunc locu

para nos dar à vida se entregou à morte: Charitas Christi urget nos, ut et qui vivunt, jam non sibi vi-

vant, sed ei qui pro ipsis mortuus est.

27 As causas inferiores, assim como são subordinadas ás superiores, assim saô por ellas movidas. A vontade, como inferior, he regida pelo entendimento: e nao sey com que delirio persuade este á vontade huma offensa contra quem nos remio á custa da propria vida. Aquelles Anjos que executarão o incendio de Sodoma, avizarao a Lot que se tirasse até onde o nao offendessem as chammas. Porém Lot não acabava de se pôr em salvo. Segunda vez o advertirao, e instarao com elle os Anjos, para que sahisse da Cidade; e porque Lot se nao resolvia a fazê-lo, á força pegarao delle, e o puzerao onde nao chegaria o incendio: Dissimulante illo, apprebenderunt manum ejus .... eduxerunt que eum, & posuerunt extra civitatem. Parece que indiscretamente se empenhavaõ os Anjos em salvar a Lot: porque ou Lot os acreditava, ou não? Se os acreditava, e nao fugia ao incendio, morresse nelle, por temerario. Se os acreditava, acabasse no mesmo incendio, como obstinado. Ora o certo he que, ainda suppostas estas razoens, attendera os Anjos ao que nao podiao faltar. Advertirao que na precedente noite se expoz Lot a perder a vida para os defender da violencia, que lhes fazia o povo de Sodoma; é como se lhes faltara aliberdade para obrar, nao se podiao os Anjos refolver, nem tinhao acção contra quem expôs a propria vida para os livrar do tumulto, e violencia do povo. Da mesma sorte, não haveria em nós liberdade, e deliberação para offendermos a Deos, se bem quizeramos reslectir, em que

Genel. 19.

NaTarde da quinta Dominga da Quare sma. 49 que Christo, para nos remir, e salvar, de o a propria vida, e le entregou a morte. Eu me declaro mais;

para que me percebais melhor.

28 Hecerto que os Bemaventurados, por condição, e propriedade de seu glorioso estado, sao impeccaveis; porque para peccar lhes falta a liberdade, e por isso a tem mais perfeita, quando só para peccar anaōtem. Mas qual seja o immediato principio dessa impeccabilidade, he toda a duvida, e gra--J 5 ... 12. ve questa o entre os Theologos. O mais provavel he, que da clara vista de Deos nasce nos Bemaventura. dos o seu beatifico amor, e deste a impeccabilidade; porque assim como nao podem deixar de amar a Deos, assim o nao pódem offender, nem peccar. O mesmo amor, que lhestira a liberdade, para querer o que se oppõem á vontade, e amor de Deos; shes tira a liberdade para peccar. Esta felicidade nao he para a vida mortal; porque o descanço da paz nao se logra entre os perigos da guerra. Com tudo, S. Paulo diz, que nenhum trabalho, nenhum perigo, nenhuma tentação, nenhuma astucia fará descahir da graça de Deosaos que o ama o perfeitamente em Christo: Certus sum enim, quia neque mors, neque Ad Rom. 8. vita, neque Angeli, neque principatus, neque virtutes, neque instantia, neque futura, neque fortitudo, neque altitudo, neque profundum, neque creatura alia poterit nos separare à charitate Dei, qua est in Christo Jesu. Difficultoso Texto; porque a experiencia parece que o está impugnando. Com tudo, S. Lourenço Justiniano o explicou muy ajustadamente as regras da Theologia Mystica, e Escolastica; porque diz, que quando huma alma perfeitamente ama a Deos, he delle attrahida, earrebatada

surface Ca Sermao XIII. un 2 1. 1. rebatada para não amar coula alguma fora do mesmo Deos, pois ellessó he tudo quanto essa alma quer, e ama: Amantem rapit in amabilem, quia ipse in seipsoest quidquid in eo amabile est. Daquiinfere o Santo Doutor, que estando huma alma em grão de amortao perfeito, já se póde julgar em estado igual ao dos Bemaventurados, só com a différença devida mortal, ou immortal: Quod cum in eo fuerit perfectum, jam solo mortalitatis velo differt, ac dividitur à Sanctis Sanctorum, à summailla beatitudine supercalestium. Discorre bem; porque se para os que perfeitamente amaõa Deos, nao ha coula agradavel, nem amavel, mais que Deos, nenhuma cousa os poderá apartar do amor de Deos, como nem aos Bemaventurados ha couta que tóra de Deos feja amavel, e por isso do amor de Deos não ha cousa que os aparte: Amantem rapit in amabilem, quia ipfe in feip so est, quidquid in eo amabile est. Neque mors, neque vita, neque Angeli, neque creatura alia poterit nos separare à charitate Dei, que est in Christo Jesu. The contract of the second of the contract of

29 E descobriremos nos algum meyo de chegar a esse gráo perseitissimo de amar a Deos nesta vida? Sim; porque se com viva Fé nos entregarmos á memoria de que Christo nos amoutao extremosamente, que sendo Deos, quiz por nos padecer, e motrer; tanto nos cativaremos de seu amor, que nem liberdade nos ficará para o ossendermos. He sentença de S. Gregorio Nysteno. Quomo do enim te non diligam, qui me sic dilexisti, ut animam tuam posueris pro ovibus, quas tu pascis? Como será positivel, Senhor, quos cunao ame (perguntava o Santo) amando me vos tanto a mim, que por me remir chegastes

D. Laur. Just in ligno vit. .ract. de orat.c. 10e

D. Nyslæn. Hom. 2.

Na Tarde da quinta Dominga da Quare sma. 41t galtes a dar a vida? Deforte que, no entender dette Grande Padre da Igreja, se representava como imperceptivel, ou impossivel, haver quem nao amasse a Deos, se o confessava seu Redemptor, á custa da propria vida. Melhor ainda nos entinará esta doutrina aquella alma dos Canticos de Salomão, tão pratica em amar perfeitamente a Deos, como acertada nos meyos, e regras mais infalliveis de o nao offen: 

30 Indica mibi quem diligit anima mea, ubi pascas, ubi cubes in meridie, ne vagari incipiam post greges sodalium tuorum. Oh amado meu (dizia a Esposa Santa) day-me a saber, ea entender bem o mysterio daquelle ardente meyo dia de vosto amor, em que descançais, dando pasto delicioso ás almas pias, e devotas, para que jamais me nao aparte de vós. Este meyo dia do amor de Christo, diz Philo Carpacio, e com elle outros, era a Cruz, em que Christo, á hora do meyo dia se na mais ardente fadiga de seus tormentos, descançou de todos os seus trabalhos, entregue ao somno da morte: Petit quo - 108 bA modo Christus in meridie, id est, in serventissimo do Philo Carp. Alap, in huc lorum, & tormentorum estu, adboramnempe sex- los. tam, in duro Crucis lectulo cubuerit. E bementendia a discreta, e Santa Esposa, que para se nao apartar do amor, e graça de seu Esposo: Ne vagari incipiam; bastaria trazer no pensamento, e conservar em sua memoria a Christo crucificado: Indica mihi ubi pascas, ubi cubes in meridie; porque nao have= rá quem, lembrando-le do excessivo amor, com que Christo se entregou a morte para nos salvar, falte em conresponder-lhe com amor tao intenso, e tao perfeito, que imitando ao dos Bemaventurados, se impol-

Sermao XIII. impossibilite a offendê-lo: Quomodo enim te non diligam, qui me sic dilexisti, ut animam tuam posueris pro ovibus quastu pascis? 31 Quando en bem reparo, em que tenhamos liberdade, e deliberação para offender a hum Deos, que se fez. Homem, padeceo, e morreo para nos remir, sem que tao extremosas finezas prendao a nossa liberdade; e cativem o nosso amor; entro a duvidar, se he isto em nós falta de Fé. Eu não sey como pode offender, e injuriar ao Redemptor quem crê V.Becan, de nos mysterios da Redempção. O Lutherano, e o Calvinista fazem sem temor hum desacato á Hostia. que nós adoramos confagrada; porque não crem que nella esteja realmente Christo, postoque o confessarao, quando lhes pareceo honesto, é conveniente nao contradizer o que nao podiao negar. O Judeo se affronta de adorar a Cruz, porque nega. que o Crucificado nella era Filho de Deos. O Catholico, pelo contrario, offende com desprezo a Christo, e comodiz S. Paulo, torna a crucificar o Ad Hebr. 6. Filho de Deosquando pecca: Rursum cruci figentes sibimetisis Filium Dei: e diz que tem Fé, e crè que Christo he seu Deos, e verdadeiro Redemptor! Ilto pode ser? Pode, porque a Fé só se perde pela culpa da infidelidade. Mas que tal será a Fé, que tem nos mysterios da Redempção quem offende ao Redemptor? He huma Fé, da qual com razao se póde 1. AdCorint rir o Gentio, e escandalizar o Judeo: Pradicamus Christum Crucifixum, Judais quidem scandalum, gentibus autem stultitiam. O Judeo se póde escandalizar, vendo que offendemos a Christo, a quem confessamos por nosso Redemptor. O Gentio se póderir, ouvindo-nos prégar, que Deos se fez Homem,

e mor-

Sacram. in 1pec.c. 18.9.

1. 28. 1

NaTarde da quinta Dominga da Quaresma. 493 e morreophra nossalvar, vendo, ao mesmo tempo, andre cara que ainda assim o offendemos. Finalmente, compara rando a nossa Fé com as nossas obras, se póde tamblem rir, e alegrar o demonio: Diabolus exhitaras tur; por verta o malservido, éta o ingratamente con respondido quem nos remio a nos, e na o a elle.

T. T Ltimamente : se o demonio mostra alegria quando nos vê peccar, porque tem ccaisão de blasfemar contra Deos, contra a sua Juttiça, e contra asua Misericordia; porisso mesmo: devemos nós abominar toda a culpa, por fer materia de irrizoens, e occasião de tão horrendas insultaçoensa huma Magestade suprema, a quem devemos servir, louvar, e adorar. Se em nós houvera perfeito zelo da honra de Deos, este motivo (como tao heroico) bastara para nos contêr de o offendermos, e para evitarmos occasioens, em que o seu veneravel nome seja com tanto opprobrio, e irrizao blasfemado pelo demonio. Davidacceitou o desafio do Gigante, e nao temeo entrar com elle á peleja, em que o rilco de sua vida era tao evidente, so por não ouvir os opprobrios que aquella boca internal, chêa de jactancia proferia contra Deos: Venio adte in 1. Reg. 17. nomine Domini exercituum, Dei agminum Israel, 45. quibus exprobrasti hodie. Saul vendo-se mal ferido.

mandou que lhe tirassem a vida; receando acabá-la em maons de Filisteos, que se haviao de comprazer, assimilante de Augustia de Comprazer, assimilante de la Reg. 13.4. Miant incircumcissisti, & intersiciante me, illudentes mihi. Este sim temporal teve Saul; e se bem na o ha certeza da sorte que acharia na Eternidade, sa o

muitos

DD. Hebr. in hunc locũ . !& in 1: Paralip.c.10

z. Machab.

14, 42.

494 Amona & Serman XIII. Lug no shro 301

Lyra cum muitos os Doutores, que pelas circumbancias da morte, inferem que a teve boa. Tomar a morte por suas maons ningue o approvará, sendo por comodo particular, ou respeito humano; mas entregar a vida como Saul ; com estimulo superior; para que na pessoa do Rey de Israel não pudessem os Idolatras executar opprobrios, e infultaçõens contra'o verdadeiro Deos; era fim tao heroico, e tao louvavel, que podia fer digno de eterna gloria. Por esta raza o louva o Sagrado. Texto o brio, e valor, com que Ranas, para si mesmo impio, se matou, antes que sosse occasiao de ternelle insultado, e injuriado aquelle uni-s co Deos, cuja ley inviolavelmente guardava: Eligens no biliter mori potius, qu'am subditus fiers peccatoribus. Econtra natales suos indignis injuriis agi. Nós porêm, que em nada estimamos a honra de Deos, henhum apreco fazemos de o offenden lier songeando ao demonio, a quemqem cada wez que peccamos, offerecemos materia, para renovar infultaçõens, opprobrios, eirrifoenscontra Deos and

> 33 Distera eu (acertadamente se bem discorro) que peccando, conspiramos como demonio, e com elle fazemos concordia contra Deos, para igualmeteo affrontarinos : hum com a obra, outro com a palavra; humicom a mao, outro com a lingua; porque ao mesmo tempo que o peccador commette a culpa, ao demonio move a lingua, le faz blasfemar contra Deos. Quando David pectou no adulterio com Bethzabee, e no homicidio de Vrias, Nathan o reprehendea, dizendo-lhe que fizera a ovinimigos de Deos blasfemar contra elle: Blasphemare fevijti inimicos Domini: Pois he de crer, que David fizesse blassemar alguem contra Deos, sendo tao ver

2. Reg. 12. 14.

loso

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 198 los da sua honra? Responde o Texto que sim; pela occasia o que lhes de o para que o fizessem. E se estivermos pelo que David nos da a entender, e a sentir acerca das irrisoens, e blassemias proferidas contra Deos pelo Demonio; vendo a qualquer homem peccar, poderemos affirmar com verdade, que o homem he o que diz as blassemias, e irrisoens contra Deos, ainda que pelo demonio seja o proferidas.

34. Este Profeta, e penitente Rey pondera com muita individuação, e com muita miudeza expôem as circunstancias todas, e abominaçõens, em que precilamente incorrem os homens peccando, e conclue assim: Posuerunt in calum os suum, & lingua eorum transivit interra. Puserão a boca no Ceo, e passarao a lingua para a terra. O pôr a boca no Ceo, segundo expoem S. Jeronymo, he proferir calumnias, e irrisoens contra Deos: Irriserunt; & locuti sunt in malitia, calumniam in calo loquentes. E haverá homem tao lem temor de Deos, que além de o'offender, se atreva a proferir calumnias contra elle, e a tratá-lo com irrifoens? Não. O demonio he o que faz esfasirrisoens, he o que profere essasblassemias contra Deos; mas nem o demonio teria para illoboca, se lhe não derao os homens occafiao com as fuas culpas. Esta he a propriedade com que disse o Profeta, que a lingua dos peccadores passou para a terra: Lingua eorum transivit in terra. Passoupara as bocas infernaes, que no centro da terra estavao sem lingua para fallar contra Deos: e nellas poem as fuas linguas os que peccao, porque as movema proferir tantos opprobrios contra Deos; e a fazer delle tantas irrifoens i como se forao pelas mei-

Pial, 72. 98

Thirt of H 1

D. Hieron.

Deutheron. 33. 26.

Interlin. ibid.

496 - Serman XIII. in ah ing Tall mesmas linguas dos hómens proferidas. As nuvens diz Moyses que discorrem sobre la magnificencia de Deos: Magnificentià ejus discurrunt nubes; porque a vao prégando por todo o mundo: Pradicando per mundum, expõem a Interlineal. Tambem os Ceos, como diz David, incessavelmente estao relatando, e publicando a gloria de Deos: Cæ-Plal. 18. 1. li enarrant gloriam Dei. Não porque em tão alto assumpto possao os Ceos, ou as nuvens, ter vozes e palavras com que se expliquem; sim porque nos offerecem inexhaurivel materia, para louvarmos, e admirarmos a gloria, e magnificencia do seu Author. Assim tambem. Os homens são os que por boca do demonio blasfemão contra Deos, eo vituperao com irrisoens, todas as vezes que o offendem; porque peccando offerecemao demonio occasiao, e materia para o q proferem, como se lhes fora suggerido, e inspirado pela boca, e lingua dos homens: Posuerunt in calum os suum, & lingua eorum transivit in terra.

Agora para total comprehênsao, e abominação da injuria, e affronta, que a Deos fazem os homens, quando por occasiao de suas culpas insultao a Deos com irrisoens, ou ao demonio incitao para que o faça; quizera eu pôr na balança da razao mais ajustada, e nella examinar, e pezar, qual para Deos ferá mais sensivel, e mais grave offensa: a culpa comettida pelos homens contra elle, ou a insultação, eirrisao, que com esse motivo saz o demonio, exprobrando, e vituperando a Deos as operaçõens de sua Justica, e de sua Misericordia? Não he difficila decisao; porque sem controversia he bem patente, que mais sensivel, e mais aggravante para Deos, he fer

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 497 ser com irriloens insultado pelo demonio, quando o offendemos, que a mesma culpa, e offensa por nós commettida contra elle. Vamos ao que aconteceo na peregrinação do deferto, e se refere nos livros do Exodo, e Deutheronomio, onde acharemos approvada, e confirmada a nossa resolução.

36 Na aufencia, que por quarenta dias fez Moysés, em quanto particularmente tratava com Deos no monte Sinai, para delle receber a Ley, e ouvir os preceitos, e ceremonias do antigo Testamento; o povo, sempre inclinado a idolatrar, formou em Horeb os bezerros de ouro, e os adorou, e lhes offereceo sacrificios. Indignado Deos por tao grave culpa, eirado contra os idolatras, communicou a Moyfés a resolução, que tomava de destruir, e acabar de todo aquelle povo tao rebelde, e tao ingrato: Dimit- Exod. 32, 10 te me, ut irascatur furor meus contra eos, & deleam eos. Que diria, e que obraria neste caso Moysés, que era tao zeloso da honra de Deos? Ouvireis agora. Que he, Senhor, o que intentais obrar? Quereis acabar, e destruir este povo? Rogo-vos, que o nao façais; porque se encherão de gosto os Egypcios, achando larga materia para blasfemar de vós. e insultar vosso santo Nome, dizendo que com prodigios, e portentos, cavilosamente conduzistes a este deserto os Israelitas, para lhes tirares a vida, e lhes negares a sepultura: Nè que so dicant Ægyptii, V. II callide eduxit eos, ut interficeret inmontibus, & deleret de terra; e foy de tanto pezo para Deos esta razao, e ponderação de Moyiés, que com ella se applacou, e suspendeo o castigo, com que na sua mayor indignação intentava punir o delicto mais atroz daquelle povo: Placatus que est Dominus, ne face- V. 14 Parte III.

498 Sermao XIII.

ret malum, quod locutus fuerat adversus populum

(uum.

37 Naô póde passar o caso sem grave admiração nossa. O peccado com que o povo Israelitico tanto irritou a Deos, naô podia ser mayor; porque Ibid. 31. era de idolatria: Peccavit populus iste peccatum maximum, fecerunt que sibi Deos aureos. Não havia circunstancia que o desculpasse; porque concorriao todas as que o podiao fazer mais aggravante. E suspende Deos hum castigo tao merecido, com o qual ostentaria a sua Justica, e poria sim ao execrando vicio da idolatria? Sim, pela refultancia, que se previa já. Castigando Deos aquelle povo, como o seu delicto pedia; que nao diriao os Egypcios contra o Deos de Ifrael? Que irrisoens não fariao contra o seu veneravel, e santo Nome? Pois para que Deos não seja, por este modo, mais sensivel, e mais gravemente affrontado; suspenda-se o castigo da idolatria, applaque-se a ira Divina, e nao se exponha á injuria ( ainda mais aggravante, e intolleravel) desera irrizao, e opprobrio deseus inimigos: Ne que so dicant Ægyptii, callide eduxit eos, ut interficeret in montibus, & deléret de terra. Placatusque est Dominus, nè faceret malum.

Moysés corroborava a sua deprecação a favor do povo, com este empenho, ou com este raro encarecimento: Aut dimitte eis hanc noxam, aut si non facis, de le me de libro tuo. Peço-vos, Senhor, [dizia] que ou perdoeis a este povo a culpa, que commetteo, ou se assim o nao haveis por bem, me risqueis do vosso livro, em que esta o escritos os nomes dos vossos escolhidos. Rara difficuldade para os Expositores do Texto! Vendo Moysés huma pu-

V:31. & 32

blica

Na Tarde da quint a Dominga da Quaresma. 499 blica idolatria, tao affrontola para Deos, pódeficar com vida; el escolhe ser antes riscado do livro da vida, que ver esses idolatras castigados? Parece que sim, attendido o Texto: nao porque preferisse o bem das creaturas á honra do Creador; mas porque receava, e previa o gosto, e prazer, com que os Egypcios havia 6 de blasfemar contra Deos: e no conceito de Moviés era menos sensivel a gravissima culpa da idolatria, que os vituperios, e irrifoens com que affrontariao a Deos seus inimigos: Nè que so dicant Agyptii, callide induxit eos, ut interficeret in montibus, & deléret de terra.

39 Daqui parece aprendeo David o modo de obrigar a Deos, quando o queria propicio para o perdao, porque também lhe rogava assim: Exurge Domine adjuva nos, & libera nos propter nomen tuum. Senhor, ajuday-nos, e livray-nos, nao por nós. mas por vós, e pela reputação do vosso nome: Ut venerationi sit nomentuum, & ne abidolatris blas- Euthym, his phemetur, expôem Euthymio. A vossa honra, e o vosso nome he o que unicamente vos póde obrigar a vos; attendey pois ao que de vos dirao os que vos nao adorao, e porque delles nao sejais vituperado,e blasfemado, uzay depiedade, e nao de justica com os que vos temos offendido: pois menos aggravantes vos serao as nossas culpas, do que as irrisoens, e blasfemias, que contra vós se preparao pelojusto, e merecido castigo de nossas culpas: Exurge Domino adjuva nos, & libera nos propter nomen tuum: Ut venerationi sit nomen tuum, & nè ab idolatris blasphemetur.

40. E se quereis a raza o de ser para Deos menos aggravante a culpa, que a irrifao com que o demonio

Sermao XIII. nio o insulta, quando o vê offendido, he; porque dos homens se o offendem, bem póde Deos exactamente reivindicar a sua honra, ou castigando, ou perdoando. Se os castiga, mostra que he Deos de Justiça para punir o delinquente: se perdoa, mostra que he Deos de Misericordia, para se compadecer da fragilidade contrita, e humilhada. Por hum, ou por outro modo, já aquella honra, que o peccador tirou a Deos offendendo-o, the fica restituida, ou pela contrição, ou pelo castigo da culpa. Mas para as irrisoens, e opprobrios, com que o demonio applaude as offensas, que contra Deos se commettem, nem póde haver castigo, nem Misericordia. Castigo nao, porque não está já o demonio em estado de merecer nova pena. Misericordia muito menos, porque para esta nao ha lugar depois da condenação eterna. Pois se para Deos he mais aggravante, e sensivel a irrisao: feita pelo demonio, que a meima culpa commettida pelo homem, nos abstenhamos nós de mais peccar; porque em nossas culpas nao tenha o demonio. occasiao de mostrar, em suas irrisoens contra Deos, que se alegra vendo que o offendemos: Diabolus exhilaratur. L - 38

DD. cum Magil.in 4. dist. 50. in initio.

S. VI.

elemace. E Stes são os estimulos, que devemos ti-rar das irrisoes, em que o demonio mostra o seu prazer, quando nos vê peccar, para com estes incentivos nos abstermos de toda a culpa: e esta he a ultima ponderação, que offerece o Carthusiano, Doutor Extatico, aos que solicitando a salvação eterna desejão purificar-se das culpas, com q tantas vezes tem merecido a eterna condemnação: Lava à malitia cor tuum Jerusalem, ut salva fias. Qual-

Na Tarde da quinta Dominga da Quaresma. 501 Qualquer dos motivos ponderados nestas cinco tardes pode ser efficaz para este sim, se os nossos corações, despidos de obstinação, abraçarem as inspiraçuens com que Deos os chama na doutrina do seu Profeta, que ainda hoje a nos está clamando, como antigamente a Jerusalem. Ainda hoje nos está prégando a fealdade horrenda de huma alma, que pela culpa, além de perder a incomparavel formolura da Graça, também perdeo aquella natural formosura, tao imitadora da Divina, a cuja similhança foy creada, para ser huma perfeita imagem de Deos. Ainda hoje nos está propondo a gravissima injuria, que faz a Deos quem o offende, sem acatamento, e sem respeito à sua Immensa, e Infinita Magestade, como fe não fora Deos, como te não fora Omnipotente, nem Immenso, nem Justo; para em toda a parte ser adorado, reverenciado, e temido. Ainda hoje nos está persuadindo quam grave seja a perda do tempo, que se nao empregou em servir a Deos, para que se appliquem os meyos, com que se póde recuperar. Ainda hoje nos está despertando com a certeza de que ferao eternas as penas, com que no Inferno hao de ser punidas as culpas, os deleites, as utilidades injultas, que nesta vida forao temporaes, e de quafi instantanea duração. Finalmente: ainda hoje nos está exhortando, que commettendo nós qualquer peccado, ha no demonio claras mostras de prazer, porque lhe offerecemos larga materia para icrisoen:, que saz, e blassemias que diz contra Deos, contra a sua Justiça, e contra a sua Misericordia: Anima deturpatur, Deus inhonoratur, tempus amittitur, æterna pæna acquiritur, Diabolus exbilaratur. Penetre cada huma destas ponderaçõens Past. III, Ii iii

502 Sermao XIII.

a obstinação de nossas almas, para que conhecendo o proprio damno, e perdição, e mais que tudo a ottenia, que pela culpa se faz a Deos, nos resolvamos já de huma vez a purificar nossos coraçõens para merecermos, e conseguirmos a salvação eterna: Lava à malitia cor tuum ferusalem, ut salva fias.

## FINIS.



23,7 1 17 4 19 14 1 7 16 1 15 16 5

را ليا الله

INDICE



## INDICE

## DOS LUGARES DA SAGRADA ESCRITURA.

Com os fegundos os paragrafos de cada Sermao.

## Ex Libro Genesis.

| 1.4.  | IDIT Deus quod esset bona.                       | VII. 7.     |
|-------|--------------------------------------------------|-------------|
|       | Vidit Deus quod effet bonum.                     | Ibido.s     |
| 26    | Faciamus homine ad imagine,                      | ALL         |
|       | & similitudinem nostram.                         | IX.18.X.21. |
| 27    | Creavit Deus homine, ad ima-                     | , 30 . 90   |
|       | ginem Dei creavit illum.                         | IX. 19. 32. |
| 31    | Vidit Deus cuncta quæ fecerat,                   | 100 St      |
| 1     | & erant valde bona.                              | VII.7.      |
| 17.   | Morte morieris.                                  | IV. 10.32.  |
| . 5.  | Eritis sicut dii.                                | X.24.       |
| 8.    | Absconditse Adam et uxor ejus à facie Domini     | -           |
|       | Di                                               | Ibid 7.8.   |
| 10.   | Timui eoquod nudus essem, & abscondi me.         | 1bid. 8.    |
|       | Donec revertaris in terram de qua sumptus es,    | in the      |
|       | quia pulvis es, & in pulverem reverteris.        | IV. 143     |
| 22.   | Ecce Adam quati unus ex nobis factus est.        | X.24.       |
|       | Peperit filium, vocavit que nomen ejus Seth, di- | 9 9 14      |
|       | cens: posuit mihi Dominus semen aliud pro        |             |
| . 3   | Abel.                                            | XI.14.      |
| No. 1 | li ijii                                          | 6. 3. Erunt |
| 0,54  |                                                  | -           |

| 04      | Indice                                                           |              |
|---------|------------------------------------------------------------------|--------------|
| 6.3.    | Erunt que dies illius centum vigintiannorum.                     | Ibid. 29.    |
| 6.      | Tactus dolore cordis intrinsecus.                                | X. 21.       |
| . 7.    | Delebo, inquit, hominem quem creavi.                             | Ibid.        |
| .17.19. | Sara uxor tua pariet tibi filium.                                | VIII. 29.    |
| 19.16.  | Dissimulante illo apprehenderunt manum ejus.                     | X111.27.     |
| 17:     | Et posuerunt extra civitatem.                                    | Ibid.        |
| 26.     | Respiciensque uxor ejus post se, versa est in sta-               | 71           |
|         | tuam falis.                                                      | Ibid. 14.    |
| 27.     | Abraham autem consurgens mane, ubi steterat                      | 71           |
| . 0     | prius cum Domino.                                                | Ibid.        |
| 28.     | Intuitus est Sodomam, & Gomorrham.                               | Ibid.        |
| 22.2.   | Tolle filium tuum unigenitum, quem diligis                       | T            |
|         | Isaac:                                                           | I. 23.       |
| 17-     | Benedicam tibi, & multiplicabo femen tuum fi-                    |              |
| , ()    | cut stellas cœli, & velut arenam, quæ est in lit-<br>tore maris. | Thid as      |
| - 2     | Et benedicentur in nomine tuo omnes gentes                       | 1bid., 22.   |
| 10.     | terræ.                                                           | Ibid.        |
| 2167    | . Ut dolorem, qui ex morte matris e jus acciderat,               | ioid.        |
| 24.07   | temperaret.                                                      | V. 18.       |
| 20.32   | Dedit conceptum Rebeccæ.                                         | VIII. 29.    |
|         | . Videbantur illi pauci dies præ amoris magnitu-                 | , 111. 29.   |
| 29,20   | dine.                                                            | V. 22.       |
| 20: 1   | . Damihi liberos.                                                | VIII.29.     |
|         | . Fugiebatque somnus ab oculis meis.                             | V.22.        |
|         | Dimitte me, jam enim ascendit aurora.                            | H1.3.        |
|         | Nequaquam, inquit, Jacob appellabitur nomen                      |              |
| .7.     | tuum, sed Israel: 3 6 %                                          | Ibid.        |
|         | . Parvuli sunt, quos donavit mihi Deus.                          | VIII.29.     |
|         | . Erexitque Jacob titulum supersepulchrum ejus                   |              |
|         | . Commota fuerant viscera ejus.                                  | II. 21.      |
|         | . Lavabit in vino stolam suam, & in sanguine uvæ                 | . 53)        |
|         | pallium fuum:                                                    | VII. 4.      |
| 26.     | Dones veniret desiderium collium æternorum.                      | 1b.3.& V.32. |
|         | Ex Libro Exodi.                                                  | - Unit       |
| 13.22   | . Unquam detuit columna nubis.                                   | 111.20.      |
| 28. 9   | . N Sumesque duos lapides onychynos, & scul-                     |              |
|         | manimara mi maima feli ausma Ideaal                              | 11. 25.      |
| 12.     | Portabitque Aaron nomina corum coramDomi-                        | 1.00         |
| 7(1111) | 100                                                              | no           |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | fictions.  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| dos Lugares da Sagrada Escritura.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Los Los    |
| no super utrumque humerum a con in a co | bid.       |
| incluit auro etunt per ordines tuos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Dia        |
| 29. Portabit Aaron nomina filiorum Israelin ratio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | hid - + -  |
| nali judicii super pectus suum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ord or a   |
| 35. Et vestieturea Aaron in officio ministerii, ut audia-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1.13       |
| tur ionitus, quando ingleditui, & egicultui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ibid 12.   |
| tur sonitus, quando ingreditur, & egreditur<br>Sanctuarium.  30 18. Facies & labrum æneum cum basi sua ad lavandú.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | IX.18.     |
| 19. Lavabunt in ea Aaron, & filii ejus manus suas, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| 50400                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ALD: Mar   |
| 32.10. Dimitte me, ut irascatur suror meus contra eos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | XIII:16.   |
| 12 Ne quæso dicant Ægyptii, callide induxiteos,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -1         |
| ut interficeret in montibus, & deleret e terra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ibid.      |
| Placatusque est Dominus ne faceret malum, quod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| locutus fuerat adverius populum luum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Ibid       |
| Peccavit populus ifte peccatum maximu, fece-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| rurane fibi deos aureos. Aut dimitte eis nac noxa,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1bid.37.38 |
| 32. Aut si hoc non facis, dele me de libro tuo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1bid. 38.  |
| Nonenim alcenda tecum, quia populus duræ cer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
| vicis es, nè forte disperdam te in via.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Thid       |
| 4. Audiens populus sermonem hunc pessimu luxit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ibid.      |
| 5. Semel ascendam tecum, & delebo te. 18. Ostende mihi gloriam tuam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | IV 20.     |
| 20. Non poteris videre faciem meam, non enim vide-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | * 4 . 50.  |
| bit me home & vivet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ibid.      |
| bit me homo, & vivet.  22. Faciem meam videre non poteris.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | lbid.      |
| 28 8 Fecir & labrum æneum cum basi sua de speculis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | į.         |
| 38. 8. Fecit, & labrum æneum cum basi sua de speculis mulierum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | IX. 38.    |
| Ew Libro Numeri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | \$ 6.0 E   |
| 14. 14. Ubes tua protegat illos, & in columna nu-<br>bis præcedas eos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0.0        |
| bis præcedas eos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 111.15.33  |
| 16. 21. Dirupta efeterra lub pedibus corum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | XIII. 16.  |
| 22. Et aperiens os suum devoravit illos, cum taberna-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| culis suis, & universa substantia eorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ibid.      |
| 20. 25. Tolle Aaron, & filium ejus cum eo, & duces eos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | TT         |
| in mont m Hor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 11.42.     |
| 26 Cuque nudaveris patrem veste suâ, indues ea Elea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Thid       |
| zarű filium ejus: Aaron colligetur, & morietur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ibid. 45.  |
| 28. Cumque Aaron spoliasset vestibus suis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 21. 6.     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ~~. 0.     |

| 21. 6. Misst Dominus in populum ignitos serpentes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1 0XII. 23.                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 8. Facterpentem aneum, & poneeum pro figno, q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ui Tar                                      |
| percussus aspexerit eum viver.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ibid. 2.3.                                  |
| 24. 17. Orietur stella ex Jacob, & consurget virga delfrac                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1. Ibid. 2. 3.                              |
| 26.10. Factum est grande miraculum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | XIII. 16.                                   |
| 11. Ut Coré pereunte, filit ejus non perirent.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ibid.                                       |
| Ex Libro Deuteronomii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10                                          |
| 25. 2. Romésura peccarierit & plagaru modus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.12.                                       |
| 32. M. I Ipsi me provocaverút in eo quod nó erat De                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | us.X.II.                                    |
| 33. 26. Magnificentia ejus discurrunt nubes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | , XIII. 34.                                 |
| 34. 5. Mortuusque est ibi Moyses servus Domini, in ter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                           |
| ra Moab, jubente Domino.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                             |
| 6. Et sepelivit eum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                             |
| Ex Libro Judicum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Lord I an                                   |
| 11. 26. ( ) Uare tanto tempore ninil super hac repe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 50.                                         |
| titione tentastis?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | X1.20                                       |
| 13. 23. Si Dominus nos vellet occidere, de manibus no-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                             |
| ftris holocaustum, & libamenta no suscepisset.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | VI. 32.                                     |
| Ex Libro primo Regum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - 17 7                                      |
| 1. 5. A Nnæ autem dedit partem unam tristis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | II. 13.                                     |
| 2. 23. A Quare facitis res hujuscemodi, quas ego au-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                             |
| dio, res pellimas ab omni populo?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ibid. 30.                                   |
| 24 Nolite fili mai man anim of ham Cama anam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                             |
| , 24. In once un mer, non enimett oona rama, quam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10 .00                                      |
| 24. Nolite filii mei, non enim est bona fama, quam ego audio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ibid. 36.                                   |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ibid. 36.                                   |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, fi autem in Dominum peccaverit vir, quis ora-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                             |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, fi autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid.                                       |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, si autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti filios tuos quam me.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Ibid.                                       |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, si autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti filios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ibid. 99<br>Ibid.<br>XII. 21.               |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, fi autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti filios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.  9. 11. Num hic est videns?                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid. " " Ibid. XII. 21. II. 30.            |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, fi autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti filios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.  9. 11. Num hic est videns?  13. 1. Filius unius anni erat Saul, cú regnare confet.                                                                                                                                                                                                                                                   | Ibid. Ibid. XII. 21. II. 30. XI. 8.         |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, fi autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti filios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.  9. 11. Num hicest videns?  13. 1. Filius unius anni erat Saul, cú regnare cœpisset.  15. 35. Non vidit Samuel ultra Saul, usque in diem mor-                                                                                                                                                                                         | Ibid. Ibid. XII. 21. II. 30. X1.8.          |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, fi autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti filios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.  9. 11. Num hicest videns?  13. 1. Filius unius anni erat Saul, cú regnare cœpisset.  15. 35. Non vidit Samuel ultra Saul, usque in diem mortis suæ; verumtamen lugebat Samuel Saulem.                                                                                                                                                | Ibid. Ibid. XII. 21. II. 30. XI. 8.         |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, fi autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti filios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.  9. 11. Num hic est videns?  13. 1. Filius unius anni erat Saul, cú regnare cœpisset.  15. 35. Non vidit Samuel ultra Saul, usque in diem mortis suæ; verumtamen lugebat Samuel Saulem.  17. 45. Venio ad tein nomine Domini exercituum, Dei                                                                                          | Ibid. Ibid. XII. 21. II. 30. XI.8.          |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, si autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti silios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.  9. 11. Num hic est videns?  13. 1. Filius unius anni erat Saul, cú regnare cœpisset.  15. 35. Non vidit Samuel ultra Saul, usque in diem mortissuæ; verumtamen lugebat Samuel Saulem.  17. 45. Venio ad tein nomine Domini exercituum, Dei agminú Israel, quibus exprobrasti hodie.                                                  | Ibid. Ibid. XII. 21. II. 30. XI. 8. IX. 23. |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, fi autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti filios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.  9. 11. Num hicest videns?  13. 1. Filius unius anni erat Saul, cú regnare cœpisset.  15. 35. Non vidit Samuel ultra Saul, usque in diem mortissuæ; verumtamen lugebat Samuel Saulem.  17. 45. Venio ad tein nomine Domini exercituum, Dei agminú Israel, quibus exprobrasti hodie.  19. 24. Et prophetavit cú ceteris coram Samuele. | Ibid. Ibid. XII. 21. II. 30. XI. 8. IX. 23. |
| ego audio.  25. Si peccaverit vir in virum, placari ei potest Deus, si autem in Dominum peccaverit vir, quis orabit pro eo?  29. Magis honorasti silios tuos quam me.  3. 18. Dominus est, quod bonú est in oculis suis faciat.  9. 11. Num hic est videns?  13. 1. Filius unius anni erat Saul, cú regnare cœpisset.  15. 35. Non vidit Samuel ultra Saul, usque in diem mortissuæ; verumtamen lugebat Samuel Saulem.  17. 45. Venio ad tein nomine Domini exercituum, Dei agminú Israel, quibus exprobrasti hodie.                                                  | Ibid. Ibid. XII. 21. II. 30. XI. 8. IX. 23. |

| Ex Libro secundo Regum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 33.31. P Langite ante exequias Abner. The Cumque sepelissent Abner in Hebron, levay                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11.4.        |
| Cumque sepelissent Abner in Hebron, levav                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | it .         |
| Rex David vocem (uam, & flevit super tumulur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ກ            |
| Abner, flevit autem & omnis populus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid. ss     |
| 12. 13. Dominus quoque transtulit peccatum tuum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | IX. 8.3 5    |
| 14. Blasphemare fecisti inimicos Domini.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | XIII.33.     |
| 18.18. Erexit sibititulum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | III.22.      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5 .75.7      |
| Ex Libro tertio Regum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1.7. 2.      |
| 2. 8. Uravi ei per Dominum dicens, non teintersi-<br>ciam gladio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | L. L. L.     |
| ciam gladio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 11.33.2      |
| 3. 14. Si autem ambula veris in viis meis, & custodieri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |              |
| præcepta mea, sicut ambulavit pater tuus, logo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
| faciam dies tuos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | XI.II.       |
| Ex Libro quarto Regum; Alles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |              |
| 2. 8. Ulitque Elias palliu suum, & involvit illud. & percussit aquas, quæ divisæ sunt inter u-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 113.01.6     |
| traque partem, & transierunt ambo per siccum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | TVZ activity |
| 9. Obsecro ut fiat in me duplex spiritus tuus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Thid         |
| 10. Si videris me quado tollar à te, erit tibi quod petissi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ibid.        |
| 14. Percussit aquas, & divisæ sunt hucatque illuc, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ADIU.        |
| transivit Eliseus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ibid.        |
| 15. Videntes autem filii Prophetarum, qui erant in Je-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |              |
| richo è contra, dixerunt: requievit spiritus Elia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |              |
| fuper Eliseum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Ibid.        |
| Ex Libro Tobia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1511         |
| 5. 26. TOli flere; falvus perveniet filius noster, & fal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 13, Que.     |
| Oli flere; salvus perveniet filius noster, & sal<br>vus revertetur ad nos, & oculi tui videbun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | tia (ilaa a  |
| illum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | V. 30.       |
| 28. Ad hanc vocem cessavit mater ejus slere, & tacuit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ibid.        |
| 10. 3. Cœperunt ambo flere, eoquod die statuto minime                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |              |
| reverteretur filius eorum adeos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
| 4. Flebat igitur mater ejus irremediabilibus lacry-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| mis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ib.43.XI.2   |
| 12. 13. Et quia acceptus eras Deo, necesse suit ut tenta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | T/T co       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | VI. 28.      |
| والرواح الأوالي الإنجاز المناطقة المناط | 7. 1         |

| Ex Libro fob.                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9. 13. S Ub quo curvantur, qui portant orbem. X. 38                                            |
| 10.20. Dimitteergo me; ut plangam paululum do-                                                 |
| lorem meum. V. 12.<br>22. Nullus ordo, sed sépiternus horror inhabitat. IX.6.XiI.28.           |
| 13.25. Côtra folium; quod vento rapitur oftendis potê-                                         |
| 33. tiam tuam. Artificia in Alli.32.                                                           |
| 14. 5. Costituisti terminos ejus, qui præteriri no poterut. Xl. 12.                            |
| 15.25. Tetenditenim adversus Deum manum suam. X. 10.<br>21. 7. Quareergo impir vivunc? XI. 31. |
| 21. 7. Quareergo impir vivunt? XI. 31. 13. In puncto ad inferna descendent.                    |
| 17. Supervenier eis inundatio, & dolores divider fu-                                           |
| roris sui. Ibid.                                                                               |
| 22. 13. Quidenim novit Deus? Et quasi per caliginem ju-                                        |
| 14. Nubes latibulum ejus, nec nostra considerat. Ibid.                                         |
| 29. 16. Pater eram pauperum, & caulam, quam nesciebam,                                         |
| diligentissime investigabam. The start of HI.c.                                                |
| 17. Conterebam molas iniquity de la company Ibib.                                              |
| 18. Dicebamque: in nídulo meo moriar, & ficut pal-                                             |
| 31.18. Ab infantia mea crevit mecum miseratio. Ibid. 32.                                       |
| Ex Libro Psa'morum.                                                                            |
| 4. 7. C Ignatu est super nos lumen vultus tui Domine. IX. 32.1                                 |
| 9. Dormiam, & requielcam. V.2.                                                                 |
| 20.7. Pluet super peccatores laqueos: ignis, & sulphur; XII.30.                                |
| 8. Quoniam justus Dominus, & justicias dilexit. 10 1bid.                                       |
| 13. 1. Dixitrinsipiens in corde suo: non est Deus von salv X.29.                               |
| 3. Sepulchrum patensest guttureorum, linguis suis                                              |
| rum, quorum os maledictione, & amaritudine                                                     |
| biplenum est.                                                                                  |
| 17. 6 Dolores inferni circumdederunt me. m. 1019 1bid.6.430.                                   |
| 7. Invocavi Dominum, & ad Deum meum clamavi,                                                   |
| & exaudivit de templo sancto suo vocem meam. Ibid. 30.                                         |
| 18.2. Cœli enarrant gloriam Dei. XIII. 34. 7. A summo cœlo egressio ejus, & occursus usque     |
| ad                                                                                             |
|                                                                                                |

| Dos Lugares da Sagrada Escritura.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 509         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ad summum ejus, necest qui se abscondatà ca-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 900         |
| lore ejus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 11.30.IV.3. |
| 1. 7. Ego autem tum vermis, & non homo, oppro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1811        |
| brium hominum, & abjectio plebis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | X.4. 3      |
| 15. Factum est cor meum tanquam cera liquescens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | V. 40.      |
| 17. Circumdederunt me canes multi, confilium mali-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | W. O . 14.  |
| gnantium obsedit me:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | X.4.        |
| 7. 4. Non est pax ossibus meis a facie peccator u meo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | V.A.        |
| rum. A roll with guide, and the little                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | IX. IS.     |
| 11. Dereliquit me virtus mea, & lumen oculorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1-01        |
| meorum & ipsum nonest mecum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | V.5.        |
| 3. 6. Mensurabiles posuisti dies meos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | X1.12.      |
| 2.13; Cor meum dereliquit me.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | V.5.24.     |
| P D - ' '1' 0 1'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| pter nomen tuum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | XIII.39.    |
| 4. 2. Eructavit cor meum verbum bonum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ibid. 25.   |
| 14. Omnis gloria ejus filiæ Regis ab intus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | VI. 17.     |
| 3.13. & 21. Comparatus est jumentis insipientibus, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0700000     |
| fimilis factus est illis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | X. 24.      |
| o. r. Iniquitatem meam ego cognosco, & peccatum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | IX.8.       |
| 6. Malum coram te feci. 10 mm / charles 1 mm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| 4.16. Descendant in infernum viventes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | XII. 36.    |
| o. 3. A finibus terræ ad te clamavi, dum anxiaretur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| cor meum, in petra exaltasti me.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | III. 21.    |
| 5. 7 Accedet homo ad coraltú, & exaltabitur Deus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | VII. 26.    |
| 3. 3. Veni in altitudinem maris, & tempestas demer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1, 15       |
| fit me: 11 co 14.78 , 27.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | V. r.       |
| 5. 5. Anticipaverunt vigilias oculi mei, turbatus sum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| & non fum locutus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | XII. 202    |
| 6. Cogitavi dies antiquos, & annos æternos in men-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ibid.       |
| 7. Et meditatus lum nocte cum corde meo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
| 8. Numquid in æternum projiciet Deus?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Ibid.       |
| 16. Filios Jacob, & Joseph.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | II. 21.     |
| 3. 4. Facti sumus opprobrium vicinis nostris, subsana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| tio, & illusio his, qui in circuitu nostro sunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | XIII.c.     |
| .13. Eruisti animam meam ex inferno inferiori.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | IX.8.       |
| 24. Concidamá facie ipsius inimicos ejus, & odientes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 123101      |
| The second of th | eum         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | cum         |

| 32   | 01     | I miles and Indice of the The                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
|------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|      |        | eum in fugam convertam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | II. 5. |
| ,    | 28.    | Primogenitum ponam illum, excelsum præ Re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
|      |        | gibus terræ. Ibic<br>Et thronus ejus sicut sol, & sicut luna perfecta in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7-1    |
|      | 38.    | Et thronus ejus sicut sol, & sicut luna persecta in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
|      | . 1    | e æternum. The limited movement as a fic Ibic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1.7    |
|      |        | Posuisti sirmamentum ejus formidinem. 13 11 1bio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.     |
|      | 42     | Diripuerunt eum omnes transeuntes viam, fa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| •    |        | ctus est in opprobrium vicinis suis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1.4.   |
|      | 43.    | Exaltasti dexteram deprimentium eum, lætisi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        |
|      |        | casti omnes inimicos ejus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
| •    | 46.    | Minorasti dies temporisejus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 29.    |
| 92   | . 5.   | Testimonia tua credibilia facta sunt nimis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . 22.  |
| 95   | . 5.   | . Omnes dii gentium dæmonia. Wante and anten IX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 20.    |
|      |        | Ignis ante ipsum præcedet.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .39.   |
| 10   | 2. I 4 | 4. Ipse cognovit figmentum nostrum, recordatus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |
|      | 30     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | I. 11. |
| 10   | 3.4.   | Facis Angelos tuos spiritus, ministros tuos igné                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
|      |        | urentem: what introduction is a second IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .12    |
|      |        | Sol cognovitoccalum luum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .0.    |
| 10   | 9.4    | Sacerdos in æternum fecundum ordinem Mel-<br>chifedech. VII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - 1 1  |
|      | ~ ~    | chisedech. VII<br>. Memoriam secit mirabilium suorum misericors,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • 4•   |
|      | ٠., .  | & miserator Dominus, escam dedit timentibus le. Ibio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1110   |
| T 2  | c. S   | ape Quoniam in æternum misericordia ejus:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2.5.   |
| 1 28 | 8.6.   | Mirabilis facta est sciencia tualex me 1990 de 1000 dX.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1.     |
| • 7  |        | Ex Libro Proverbiorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 6 ,    |
| 3.   | ı.     | D Ræcepta mea cortuum cultodiat. Walle XI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
|      | 2.     | Longitudinem enim dierum, & annos vitæm 31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        |
|      |        | & pacem apponentatibi. o aligiva resagialbid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 5. 4.  |
| 8.,  | 22.    | Dominus possedit me in initio viarum suarum. 11 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
|      | 24.    | Nondum erant abysh, & ego ja m concepta eram. 111bid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | .73    |
|      | 31.    | Deliciæ meæ este cum filiis hominum. X.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| 9.   | I.     | Sapientia ædificavit sibi domum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | • 1    |
|      | 2.     | Miscust vinum, & proposuit mensam suam: big Ibid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 139  |
|      | 3.     | Misit ancillas suas, ut vocarent adarcem, & ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 131    |
|      |        | mænia civitatis. The resultation and the Ibid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 32.    |
|      | H.     | . Per me enim multiplicabuntur diestui, & adden-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
|      |        | turtibi anni vitæ. XI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 11-    |
| TO   | . 27.  | . Timor Domini apponirdies, & anni impiorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |        |
| 10   | /.     | Transfer of the state of the st | bre-   |

| Dos Lugares da Sagrada Escritura.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| breviabuntur. eneu. or i. fl. con ge fou Ibid. & 29.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| . 12. Spes quæ differtur affligit animam. allem on the ant V.22.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| . 25. Aperta sunt prata. VIII. 78.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Pirus Sala & accidir                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 7. O Ritur Sol, & occidit. (main mare. V.45.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 11. Quia non profertur cito contra malos sententia;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| absque timore ullo filii hominum perpetrant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mala. naibert ilem beit 3, 48 XIII.8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ex Libro Canticorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ndica mihi, quem diligit anima mea, ubi pas-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 84 A cas, ubi cubes in meridie, nè vagari incipiam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| post greges sodalium tuorum. 313 and 314 and XIII.30.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 14. Ecce tu pulchra es amica mea, ecce tu pulchra es. IX. 34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 3. Sub umbra illius quem desideraveram sedi, & fru-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ctus ejus dulcis gutturi meo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 4. Ordinavit in me charitatem. W. 40.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 13. Surge amica mea, speciosa mea, & veni. III. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 14. Columba mea in foraminibus petræ. 14. Columba mea in foraminibus petræ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 60 Quæ ett ista, quæ ascendit per desertum, sicut vir-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| gula fumi ex aromatibus 2000 a la constitue Ibid. 23.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7 Tota pulchra es amica mea, & macula no est in te. 1.16.<br>8. Veni de Libano sponsa mea, veni de Libano, veni;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| coronaberis de capite Amana de vertice Sanir &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Goronaberis de Capite Amana, de verrice Sanir, & statistical Hermon.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| o Vulnerasti cor meum soror mea sponsa, vulnerasti "suc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ovulnerasti cor meum soror mea sponsa, vulnerasti una cor meum. a sum la resultada de entre la la compania de entre la la compania de entre la compania de la compania del compania de la compania del compania de la compania del compania del compania del compania de la compania de la compania del c |
| 3. Pulchra es amica mea, & fuavis, & decora, ficut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Jerusalem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 9. Quasi Aurora consurgens, pulchra ut Luna, electa ut Sol.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ot Sol.  6. Pone me ut fignaculum super cor tuum, ut fignacu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| lum superbrachium tuum, quia fortisest ut mors                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| dilectio. V.40.& X.28.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Ex Libro Sapientia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 6. Ruamur bonis quæ sunt, & utamur creatura XI. 25.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| T tanquam in juventute celeriter. XI. 25.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7. Vino pretiolo, & unguentis nos repleamus, & non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| per•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| 512 Roser of alm Indice is some the College                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| os i pertranseat nos flos temporis. accoursiv Ibid.                                                       |
| 4. 11. Raptus est nè malitia mutaret intellectum ejus. WI. 28.                                            |
| 13. In breviexplevit tempora multa 83510 h. Alet XI.10.                                                   |
| 5. 13. In malignitate autem nostra confumpti sumus. XII. 33.                                              |
| 18. Armabit creaturam ad ultionem inimicorum. 1bid. 23                                                    |
| Ex Libro Ecclefiaftici ant and                                                                            |
| 2. 22. Y Gnem ardentem extinguitaqua, & elecmosyna                                                        |
| 3. 33. I Gnem ardentem extinguit aqua, & elecmosyna a resistive peccatis. I mon il house a com sun XI.17. |
| c. 4. Peccavi, & quid mini accidit tritte r                                                               |
| 14. 14. Non defrauderis à die bono, & particula boni do-                                                  |
| ni non te prætereat.                                                                                      |
| 22. 27. Quis me videt? X.28.                                                                              |
| 26. Tenebræ circundant me, & parietes cooperiunt                                                          |
| me, & nemo circunspicit me.                                                                               |
| 24. 7. Ego in altissimis habitavi, & thronus meus in co-                                                  |
| lumna.                                                                                                    |
| 8. Gyrum Cœli circuivi sola, & profundum abysti                                                           |
| penetravi, in fluctibus maris ambulavi. in 1804 Ibid. 27.                                                 |
| 9. Et in omni terra steti.                                                                                |
| 14. Ab initio, & ante sæcula creata sum, & usque ad fu-                                                   |
| Ex Prophetia Isaic. Al aliminaling                                                                        |
| T Rofferetis ultra (acrificium fruttra : incen-                                                           |
| 1. 13. Eofferatisultra lacrificium frustra; incen- o T fum abominatio est mihi. standa add lo VII.38.     |
| 2. 2. Erit in novissimis diebus præparatus mons, don                                                      |
| mus Domini, in vertice montium, & elevabitur                                                              |
| super colles in the By a super to the VIII. 17                                                            |
| 6. 1. Vidi Dominum ledentem luper lollum excellum,                                                        |
| & elevatum. & ca quæ sub ipio erant replebant                                                             |
| templum VII. 10                                                                                           |
| 3. Sanctus, Sanctus, Sanctus, Dominus Deus, plena                                                         |
| est omnis terra gloria cius.                                                                              |
| 7. 14. Ecce Virgo concipiet, & pariet Filium. VIII. 1                                                     |

9. 6. Parvulus enim natus est nobis, & Filius datus est f Ibid. 4.31 nobis. IX. 24.

30. 26

14.12. Lucifer, qui manè oriebaris.

1X. 24.

28.21. Dominus ficut in valle, quæ est in Gabaon, irascetur: ut faciat opus suum, alienum opus ejus: ut operetur opus suum, peregrinum opus ejus ab eo. X. 18.

| 150. 1.0. 1.00. 1.00. 1.00                                |                                        |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| dos Lugares da Sagrada Escritura.                         | 513                                    |
| 30.26. Erit lux Lunæ sicut lux Solis, & lux Solis erit    |                                        |
|                                                           | IX. 27.                                |
| 32.20. Beatiqui seminatis super omnes aquas, immittétes   | . 11.50                                |
| pedem bovis.                                              | II. 10.                                |
| 3. 7. Angeli pacis amarè flebunt.                         | VII. 29.                               |
| 11. Concipietis ardorem, parietis stipulam, spiritus ve-  |                                        |
| fter ut ignis vorabit vos.                                | XII.19.                                |
| 14. Quis poterit habitare de vobis cum igne devorate,     | _                                      |
| quis habitabitex vobis cu ardoribus sepiternis?           | Ib. 10. 284                            |
|                                                           | Ibid.19.                               |
| 38. 3. Memento quæso, quomodo ambulaverim coram           | 10141196                               |
| te in veritate, & corde perfecto.                         | XI. 11.                                |
|                                                           | Ibid.                                  |
| 42 24 Service me facilitie procesiarnia perchaitti mihi   | 101de                                  |
| 43.24. Servire me fecisti in peccatistuis, præbuisti mihi | X. 20. 22                              |
|                                                           |                                        |
| 25. Ego sum, ego sum ipse, qui deleo iniquitates tuas     |                                        |
| propter me.                                               | Ibid.                                  |
| 28. Contaminavi Principes sanctos, dedi ad internecio     | 71.13                                  |
| nemsacob, & Israel in blasphemiam.                        | Ibid.                                  |
| 45. 8. Rorate Cœli desuper, & nubes pluant justum, ape    | * ************************************ |
| riatur terra, & germinet Salvatorem.                      | VIII. 27.                              |
| 50.11. Ambulate in lumine ignis vestri, & in slamis qua   | SZZZ                                   |
| succendittis.                                             | XII. 33.                               |
| 53. 1. Quiscredidit auditui nostro, & brachium Domin      | 1                                      |
| cui revelatum est?                                        | VIII.17.                               |
| 2. Ascendet sicut virgultum coram eo, & sicut radix       |                                        |
| de terra sitienti.                                        | Ibid.                                  |
| 5. Vulneratus est propter iniquitates nostras.            | I. 12. 3                               |
| 7. Oblatus est quia ipse voluit. Sicut ovisad occisione   |                                        |
| ducetur, & quasi agnus coram tondéte se obmu              |                                        |
| telcet, & non aperiet os luum. 1X.11.X                    |                                        |
| 12. Cum sceleratis reputatus est.                         | X 12.                                  |
| 55. 6. Quærite Dominum dum inveniri potest.               | X. 38.                                 |
| 66. 7. Antequam parturirer peperit, a tequam veniret      | 0.00                                   |
|                                                           | TIT                                    |
| 8. Quis audivit unquam tale, & quis vidit huic simile?    | Ibid.                                  |
| Ex Prophetia Jeremiæ.                                     |                                        |
| 4. 14. T Avaà malitâ cor tuum Jerusalem, ut salva sias    | . IX.1.2.                              |
| 8. 19. Quare ergo me ad iracundiam concitaverunt          | ? X.21.                                |
| Part. III. Kk                                             | 13.17:                                 |
|                                                           |                                        |
|                                                           |                                        |

| Indice Indice                                                                                                          |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 17.13. Recedentes à te interra scribentur. XIII.9.                                                                     |     |
| 31.16. Quiescat vox tua à ploratu, & oculi tui à la crymis. V. 32.                                                     |     |
| 17. Revertentur filii ad terminos luos Ibid.                                                                           |     |
| Ex Threnis Jeremiæ.                                                                                                    |     |
| 1. 2. D Lorans ploravit in nocte, & lacrymæ ejus in ma-                                                                |     |
|                                                                                                                        | 5.  |
| 6. Egressus est à filia Sion omnis decorejus. Ibid.                                                                    | 5.  |
| 16. Idcirco ego plorans, & oculus meus deduces aquas,                                                                  |     |
| quia longe factus est à me consolator, covertens                                                                       |     |
| in animam meam. Ibid.6.                                                                                                | 25. |
| 2. 3. Magna est enim velut mare contritio tua; quis medebitur tui? Ibid. 1.                                            |     |
| 15. Hæccine est urbs, dicentes, perfecti decoris, gau-                                                                 |     |
| dium universæ terræ?                                                                                                   |     |
| 4. 7. Candidiores Nazaræi ejus nive, nitidiores lacte, ru-                                                             |     |
| bicundiores ebore antiquo. 1bid. 3                                                                                     | б.  |
| 8. Denigrata est super carbones facies eorum, & non                                                                    |     |
| funt cogniti in plateis. Ibid,                                                                                         |     |
| Ex Prophetia Baruch.                                                                                                   |     |
| 5. 1. E Xue te Jerusalem stola luctus, & vexationis tuæ, & indue te decore, & honore ejus, quæ à Deo                   |     |
| tibi est, sempiternæ gloriæ.                                                                                           |     |
| tibi est, sempiternæ gloriæ. VI. 30<br>f. Exurge Jerusalem, sta in excelso, circúspice ad O-                           | •   |
| rientem, & vide collectos filios tuos, ab Oriente                                                                      |     |
| Sole, usque ad Occidentem, in verbo Sancti, gau-                                                                       |     |
| dentes in Dei memoria. Ibid.                                                                                           | 1.  |
| Ex Prophetia Ezechielis.                                                                                               |     |
| 1. 20. Q Uocumque ibat spiritus, illuc eunte spiritu, & rotæ pariter elevabantur, sequentes eum,                       |     |
| & rotæ pariter elevabantur, sequentes eum,                                                                             |     |
| spiritus enim vitæ erat in rotis. IV. 28                                                                               | 4.  |
| 21. Cum euntibus ibant, & cum stantibus stabant, &                                                                     |     |
| cum elevatis à terra, pariter elevabátur, & rotæ. Ibid. 2<br>8. 12. Vides, fili hominis, quæ seniores domus Israel fa- | .9. |
| ciunt in tenebris, unusquisque in abscondito cubi-                                                                     |     |
| culi sui, dicunt enim no videt Dominus nos? X.31.                                                                      |     |
| 22. 4. Apropinquare fecisti dies tuos, & adduxisti tempus                                                              |     |
| annorum tuorum. XI. 29                                                                                                 |     |
| 33.14. Si autem dixero impio, morte morieris, & egerit                                                                 |     |
| pænitentiam à peccato suo, segerit que judiciu,                                                                        | 9   |
| * * *)                                                                                                                 |     |

|     | dos Logares da Sagrada Escritura.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | sis.      |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|     | or lasticianis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ibid. 11. |
|     | 15. Et pignus restituerit ille impius, rapinamque red-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 10 May 1  |
|     | diderit, in mandatis vitæ ambulaverit, nec fece-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | La real   |
|     | rit quidquam injustum, vita vivet, & no morietur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ibid.     |
|     | Ex Prophetia Danielis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
|     | 11. C Uccidite arborem, & præcidite ramos ejus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | XI. 17.   |
| 4.  | 24. Peccata tua eleemofinis redime, & iniquitates                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | m.(7)     |
|     | tuas misericordiis pauperum; forsitan ignoscet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *         |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | lbid.     |
|     | .23. Meliusest mihiabsque opere incidere in manus ve.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
| 13  | .23. Menuseit minatique opere incluere in manus ve                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Y 11      |
|     | ftras, quam peccare in conspectu Domini.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | X. 32.    |
|     | Ex Prophetia Osee.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - (4)     |
| 2.  | 14. Ucam eam in solitudinem, & loquar ad cor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | V. de     |
|     | ejus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | V.23.     |
| 5.  | 13. Et ipse non poterit sanare vos, nec solvere pote-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 378       |
|     | rit à vobis vinculum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | XI. 19.   |
| 6.  | 10. In domo Ifrael vidi horrendum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1X. 20.   |
| 9.  | 12. Væ eis, cum recessero ab eis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | XII. 8    |
|     | Ex Prophetia Joel.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| 2.  | 3. A Nte faciem ejus ignis vorans.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | IX.39.    |
|     | A management of the second of |           |
|     | Ex Prophetia Jona.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
| 2.  | Ex Prophetia Jonæ.  4. A Dhuc quadraginta dies, & Ninive subverd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| Э,  | A tetur. And the solote sugar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | XI. 28.   |
|     | 9. Quis scit si convertatur, & ignoscat Deus, & re                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Lat 1     |
|     | vertatur à furore iræ luæ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ibid.     |
|     | Ex Prophetia Habacuc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | XIII. 20. |
| 3   | 10. Um iratus fueris milericordiæ recordaberis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | VII. 39.  |
|     | Ex Prophetia Zacharia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | · II. 950 |
|     | Extropuesa Zacuaria.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
| 9   | Uid enim bonum ejusest, & quid pulchrum ejus, nisi frumentum electorum, & vinum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|     | ejus, nin frumentum electorum, a vinum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | VII.4.    |
|     | goj milijano virginos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | V:11.40   |
|     | Ex Libro secundo Machabæorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| '.9 | Rabat autem hic icelettus Dominum, a qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 37.1      |
|     | Rabat autem hic scelestus Dominum, à que no effet misericordiam consequeturus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | XI.24.    |
| 1   | 4.42. Eligens nobiliter mori potius, quam subditus her                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | '1        |
|     | peccatoribus, & contra natales suos indign                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
|     | injuriis agi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| •   | 'Kk ii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ex        |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |

| Dos Lugares da Sagrada Escritura.                                                 | <b>717</b>        |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 16. 19. Sedet à dextris Dei.                                                      | I. 39.            |
|                                                                                   | WILL STATE        |
| 1. 13. T Xor tua Elizabeth pariet tibi filium.                                    | VIII. 29.         |
| 28. Ave gratia plena, Dominus tecum, benedicta tu in                              | 11000             |
| mulieribus.                                                                       | oid. 24. VI.z.    |
| 30. Ne timeas Maria, invenisti enim gratiam apud                                  |                   |
| Deum.                                                                             | Ibid. r. z.       |
| 31. Ecce concipies in utero, & paries Filium.                                     |                   |
| 35. Spiritus Sanctus superveniet in te, & virtus Altis-                           | 11 737            |
| simi obumbrabit tibi. 🕠 🔐 🤼 😘 😘 😘                                                 | Ibid. 14.40.      |
| 38. Fiat mihi secundum verbum tuum.                                               | Ibid. 37. 38.     |
| . 14. Gloria in Altissimis Deo: Ariss (1987) (1987)                               | VII. j. + , s     |
| 35. Tuam ipiius animam pertransibit gladius, ut re-                               | 111 3100 -7       |
| velenturex multis cordibus cogitationes.                                          | 1.26. V. I.I.     |
| 7. 38. Lacrymis coepit rigare pedes ejus.                                         | VIII an           |
| . 35. Hic est Filius meu s dilectus. 10. 20. Nomina vestra scripta sunt in cœlis. | Thid o            |
| 22. Nemo scit quis sit Filius, niss Pater.                                        | Thid ser          |
| 1. 2. Ait illis: cùm oratis dicite: Pater fan Lificetur no                        | 2 10 10 - 2 3 - 1 |
| men tuum, adveniat &c.                                                            |                   |
| 27. Extollens vocem quæda mulier de turba dixit il-                               |                   |
| li: Beatus venter, qui &c. Ibi                                                    | d.I.VIII.24.      |
| 4. 16. Homo quidam fecit cænam magnam, & voca-                                    | 1 -1 111          |
| vit multos.                                                                       | VII.41.           |
| 18. Et cœperant omnes simul ex cusare.                                            | · Ibid.           |
| 24. Nemo virorum illorum, qui vocati sunt, gustabit                               |                   |
|                                                                                   | Ibid.             |
| 5. to. Gaudium erit coram Angelis Dei super uno pec                               | WIII -            |
| catore pointentiam agente. a the party of the                                     |                   |
| 13. Profectusest in regionem longinquam, & ibi dil                                | Y 22 03           |
| 18. & 21. Peccavi in coelum & coramte.                                            | Ibid: 22.         |
| 20. Vidić illû pater ipsius, & misericordiâ motus est.                            |                   |
| 22. Citò proferte stollam primam, & induite illum.                                |                   |
| 23. Adducite vitulum faginatum, & occidite,& man-                                 | nh                |
| ducemus, & epulemur. 1 . 10. 2 . 1100 C. 2.                                       |                   |
| 17. s. Adauge nobis fidem.                                                        | A.T.              |
| 32. Memores effote uxoris Lot.                                                    | XIII. 14,         |
| Part. III. Kk iii                                                                 | 22.               |
|                                                                                   |                   |

| 51   | 8 Indice                                               |              |
|------|--------------------------------------------------------|--------------|
| 22   | . 42. Transfer calicem hunc à me.                      | X.36.        |
| ,    | 43. Apparuit autem illi Angelus de Cœlo confortans     | 1.0          |
|      | i, eom.                                                | V. 14.       |
|      | 44. Factus est sudor ejus sicut guttæ sanguinis decur- |              |
|      | rentis in terram.                                      | 1.10.36.8    |
| 4 2  |                                                        | 6.1X.10.11   |
|      |                                                        | 11.19.       |
|      | 61. Et conversus Dominus respexit Petrum, & recor-     |              |
|      | datus est Petrus verbi Domini sicut dixerat, quia      |              |
|      |                                                        | Ibid. 28.    |
|      |                                                        | oid. & V. 42 |
|      |                                                        | X.30.        |
|      |                                                        | VII. 39.     |
|      | 45. Obscuratus est Sol.                                | Ibid.        |
| 9 60 | 47. Verè hic homo justus erat. Ex D. Joanne.           | IV. 13.      |
| •    | 4. Uid mihi & tibi mulier? Nondum venit ho-            |              |
| 4.   | ra mea.                                                | 11.33.XI.35  |
|      | 21. Ille autem dicebat de templo corporis sui.         | I TA         |
| 4.   | 6. JESUS ergo fatigatus ex itinere sedebat sic supra   | 1            |
| 4.   |                                                        | XI.34.       |
| 6.   | 53. Litigabant ergo Judæi adinvicem dicentes, quo-     |              |
|      | modo potest hic nobis carnem suam dare ad              | . C          |
| ,    | manducandum,?                                          | VII. 2.      |
|      | 56. Caro mea verè est cibus, & sanguis meus verè est   | 7            |
|      | .ipotus.                                               | Ibid. 1      |
|      | 17. Qui manducat meam carnem, & bibit meum fan-        |              |
|      | guinem, in me maner, & ego in illo.                    | Ibid.        |
|      | 18. Sicut misit me vivens Pater, & ego vivo propter    |              |
|      | 2. Patrem, & qui manducat me, & ipse vivet pro-        |              |
|      | pterme.                                                | Ibid. 27.    |
|      | 79. Panis, qui de Cœlo descen lit.                     | III. 24.     |
|      | 67. Ex hoc multi discipulorum ejus abierunt retro,     | TETT         |
| 0    | & jam non cum illo ambulabant.                         | VII. 2: 濱    |
| 0.   | 6. JESUS autem inclinans le deorsum, digito scri-      | VIII         |
|      | bebat in terra.                                        | XIII.9.      |
|      | 11. Nec ego te condemnabo, vade, & jam amplius no-     | Ibid.        |
|      | li peccare.  49. Vos inhonorastis me.                  | X. 37.       |
|      | An A os immonotareis ma.                               | 22. 3/.      |

| Dos Lugares 'da Sagrada Escritura.                                   | 519                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10.30. Ego & Pater unum fumus.                                       | VII. 27.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11. 6. Ut ergo audivit, quia infirmabatur, tunc qui                  | The state of the s |
| dem mansit in eodem loco duobus diebus.                              | XI. 35.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 39. Jam fætet, quatriduanus est enim.                                | lbido.s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 12.31 Nunc Princeps hujus mundi ejicietur foras.                     | IV. 13.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 13. 3. Sciensquia à Deo exivit, & ad Deum vadi                       | t. VII. 35.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 14. 10. & 11. Ego in Patre, & Pater in me est.                       | Ibid. 27. 33.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 31. Sicut mandatum dedit mihi Pater, sic facio.                      | "X. 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 16. 20. Trifticia vestra vertetur in gaudium.                        | VI. 28.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 17. 4. Ego te clarificavi super terram: opus consumma-               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vi, quod dedisti mihi, ut faciam.                                    | VII.16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 21. Sicut tu Pater in me, & ego in te, ut & ipsi in no-              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| bis unum fint.                                                       | Ibid. 31.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 22. Et ego claritatem, quam dedisti mihi, dedi eis,                  | 71 . 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ut fint unum, ficut & nos unum fumus.                                | Ibid. 32.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 19. 5. Ecce homo.                                                    | X.4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 26. Mulier, ecce filius tuus.                                        | V.19.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 28. Sitio.                                                           | XII.5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 30. Consummatum est: & inclinato capite tradidit                     | 77 V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                      | [V.17.X.12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 33. Ut viderunt eum jam mortuum.                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 34. Unus militum lanceâ latus ejus aperuit, & conti-                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| nu vit sanguis, & aqua. I.14.21.24.25.IV                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 20.25. Non crédam.                                                   | 1.1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 27. Affer manum tuam, & mitte in latus meum, & noli effe incredulus. | Ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ex Libro Actuum Apostolorum.                                         | IDIQ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 2. 24. Uem Deus suscitavit, solutis doloribus In-                    | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ferni.                                                               | XII. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ex Epistola D. Pauli ad Romanos.                                     | 2211. 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                      | <b>*</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 3. 25. Q Uem proposuit Deus propitiationem pe                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| titiæ suæ.                                                           | XIII. 20.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7. 23. Vi eo aliam legem in membris meis, repugnan-                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| t m legi mentismeæ.                                                  | IV. 33.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 24. Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| mortis hujus.                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                      | Ibid. 36.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 8. 38. Certus sum enim, quia neque mors, neque vita, ne              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Kk niji                                                              | que                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                      | A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

,

| 520 : Indice 17 2 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| que Angeli, neque Principatus, neque virtu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1 17          |
| tes, neque instantia, neque futura, neque forti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0 21 1 10 11  |
| tudo,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | VIII. 28.     |
| 39. Neque altitudo, neque profundum, neque crea.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| tura alia poterit nos separare à charitate Dei,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| quæ est in Christo JESU.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Ibid.         |
| 11.33. O altitudo divitiarum sapientiæ, & scientiæ Dei,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1 - 1 - 1 - 1 |
| quam incomprehensibilia sunt judicia ejus!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | VII. 5.       |
| Ex Epistolis ad Corinthios.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| Ep. 1.c.1.23. P Rædicamus Christum Crucifixú, Judæis quidem scandalum, gentibus au-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | The same      |
| dæis quidem scandalum, gentibus au-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | CMA C         |
| tem stulticiam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | XIII. 31.     |
| 2.9. Oculus nonvidit, nec auris audivit, nec in cor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 100           |
| hominis ascendit quæ præparavit Deus dili-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10 10         |
| gentibus se.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | XII. 13.      |
| 3. 22. Omnia vestrasunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | VII. 14.      |
| 23. Vosautem Christi, Christus autem Dei.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Ibid.         |
| 9. 27. Castigo corpus meum, & inservitutem redigo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | XI.44.        |
| 10. 13. Fidelis autem Deus; qui non patietur vos tenta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | NITE -        |
| risupra id quod potestis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | XIII.11.      |
| 11.27. Hic calix novum Testamentum est in meo san-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 11 1        |
| guine, but the state of the sta | 1.304         |
| 27. Reus erit corporis & fanguinis Domini.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | VII.43.       |
| 28. Probet autem seiplum homo, & sic despane illo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | This ex       |
| edat. (15 . 188 d g) (17 . 17 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ibid. 44.     |
| 29. Judicium fibi manducat, & bibit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ibid. 43.     |
| Ep. 2.c.4) 10. Semper mortificationem JESU in cor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1879 1817     |
| pare nostro circuferentes, ut et vita JESU ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | XI.44.        |
| 7. 14. Charitas Christiurget nos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | XIII.26.      |
| 15. Ut & qui vivunt, jam non fibi vivant, sed ei qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 27 111.20.    |
| pro ipfis mortuus est.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ibid.         |
| 7. 4. Superabundo gaudio in omni tribulatione nostra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | IV. 33.       |
| 12.2.& 3. Sive in corpore, five extra corpus nescio,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | .,, 53,       |
| Deus scit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Ibid. 37.     |
| Ex Episto'a ad Ephesias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2013. 3/      |
| 1. 3. D Enedixit nos in omni benedictione spiritua-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0.00          |
| B li in cœlestibus in Christo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | VIII. 35.     |
| 2. 4. Propter nimiam charitaté fuam quâ dilexit nos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |

5:

|     | Dos Lugares da Sagrada Escritura.                              | 521           |
|-----|----------------------------------------------------------------|---------------|
|     | r. Cum essemus mortui peccatis vivisicavit nos                 |               |
|     | in Christo.                                                    | Ibid.         |
| 4.  | 10. Qui descendit ipseest & qui ascendit super om-             | p j           |
|     | nes cœlos, ut impleret omnia.                                  | III. 29.      |
| 5.  | 15. Videte itaque, fratres, quomodo caute ambule-              | 77.7          |
|     | tis, non quasi insipientes.                                    | XI.5.         |
|     | 16. Sed ut sapientes redimentes tempus.                        | Ibid.         |
| . " | Ex Epistola ad Philippenses.                                   |               |
| 2.  | 7. C Emetiplum exinanivit formam servi acci-                   | 3777          |
|     | piens in similitudinem hominum tactus.                         | VII.34.       |
|     | Ex Epistola ad Colossenses.                                    | 457 79        |
| I.  | 24. Gaudeo in passionibus.                                     | IV. 33.       |
|     | Ex Epistola secunda ad Timorheum.                              | 0007          |
| 4.  | 8. R Epositaest mihi corona justitiæ.                          | 11.34.        |
|     |                                                                |               |
|     | Ex Epistola ad Titum.                                          | 11 1          |
| 2.  | A Pparuit enim gratia Dei Salvatoris nostri omnibus hominibus. | 57 I I I      |
|     | omnibus hominibus.                                             | VIII. 30.     |
|     | Ex Epistola ad Hebræos.                                        | VIII          |
| I.  | 2. T Ocutus est nobis in Filio.                                | XIII.25.      |
|     |                                                                |               |
| 4.  | 16. Adeamus ergo cum fiducia ad thronum gratiæ,                |               |
|     | ut misericordiam consequamur, & gratiam in-                    | VI            |
|     | veniamus in auxilio opportuno.                                 | XI. 41.       |
| 5.  | . 7. Preces, supplication esque cum clamore valido &           |               |
|     | lacrymis offerens, exauditus est prosua reve-                  | 6. X. 31. 36. |
| ,   |                                                                | .0.22.31.30.  |
| 0.  | 6. Rurlus crucifigentes sibimetipsis Filium Dei. VII.39. X.25. | 26 XIII.21    |
|     |                                                                | . 16.IX. 11.  |
| 1 2 | Ex Epifola prima D. Petri.                                     |               |
|     | T. T N quem desiderent Angeli prosnicere:                      | XII.15.       |
| 1.  | 12. N quem desiderant Angeli prospicere.                       |               |
| 2.  | 24. Peccata nostra ipse pertulit in corpore suo su-            |               |
|     | per lignum.                                                    | Ibid. 6.      |
|     | Ex Epistola prima Joannis.                                     | 3             |
| 2   | 2. Um apparuerit, similes ei erimus, quoniam                   |               |
| 2,  | videbimus eum.                                                 | XII. 12.      |
|     | 1 I I I I I I I I I I I I I I I I I I I                        |               |
|     |                                                                | $E_{\aleph}$  |
|     |                                                                |               |

| \$22   | Indice 1                                                                   |                    |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| 1      | Ex Libro Apocalypfis.                                                      | ٠٠.                |
| 1. 18  | Fui mortuus, & ecce sum vivens in sæcula læculorum, & habeo claves mortis. |                    |
|        | I (æculorum, & habeo claves mortis.                                        | IV. 13.            |
| 5. 6   | . Agnum stantem tanquam occisum.                                           | Ibid. 11.          |
| 9.     | Occifus es, & redemisti nos in sanguine tuo.                               | XIII. 23.          |
| 12.    | Dignusest agnus qui occisus est accipere virtu-                            | - 7 11             |
|        | tem, & Divinitatem, & sapientiam, & fortitu-                               |                    |
|        | dinem, & honorem, & gloriam. Ibi                                           | d. & IV. 13.       |
| 6. 2   | . Equus albus, & qui sedebat super illum habebat                           | ALC: N             |
| 0      | arcum, & data est ei corona.                                               | VI. 19.            |
| 11.18  | . Advenit ira Dei & tempus mortuorum judicari.                             | 111.24.            |
| 19     | . Apertu est templum Dei in cœlo, & visa est arca                          | THE REAL PROPERTY. |
|        | Testaméti ejus in templo ejus, & facta sunt ful-                           |                    |
| _      | gura, & voces, & terremotus.                                               | bid. & 1 13.       |
|        | In capite ejus corona stellarum duodecim.                                  | VI. 17.            |
| 2.     | In utero habens clamabat parturiens, & crucia-                             | Tree .             |
|        | batur ut pariat.                                                           | VIII.39.           |
| 1). 1  | . Vidi aliud fignum in colo magnum, & admirabile.                          | IV. 12.            |
| ,      | Mare vitreum, & eos qui vicerunt bestiam,                                  | 1 V . 12.          |
| 44.    | & imaginem ejus, & numerum nominis ejus                                    |                    |
|        | ftantes supermare.                                                         | Ibid.              |
| 7.     | Dedit septem Angelis septemphialas aureas, ple-                            | IDIG.              |
| -000   | nas iracundiâ Dei, viventis in sæcula sæculo-                              |                    |
|        | rum.                                                                       | XII. 26.           |
| 8.     | Et impletum est templum fumo, & nemo po-                                   |                    |
|        | terat introire in templum.                                                 | Ibid.              |
| 18. 7. | Quantum glorificavit se, & in deliciis fuit, tan.                          | U.S. 10            |
|        | tum dateilli tormentum.                                                    | Ibid. 28.          |
| 21. 2. | Vidi sanctam civitatem Jerusalem novam des-                                |                    |
|        | cendentem de cœlo.                                                         | VI. 26.            |
| 4.     | Absterget Deus omnem lacrymam ab oculis eo-                                |                    |
| -      | rum, & mors ultranonerit, neque luctus, ne-                                |                    |
|        | que clamor, neque dolor erit ultra.                                        | Ibid.              |
| 22.    | Templum non vidi in ea.                                                    | I. 13.             |



#### INDICE

Das cousas mais dignas de serem notadas.

A letra S. indi:a o Sermaõ: o seg inte num. aponta o paragrafo.

### A

Aarao.

Eve na morte a consolação de ver em successor de sua dignidade a seu silho Eleazaro, S.II. n. 44. Estando para morrer se despio não só das vestes Pontificaes, mas também dos encargos do seu officio. Ibid. 42 43. Vide Moysés. V. Morte.

Nem Davidynem o seu exercito lamentara o a morte de Abner, lena o depois que o dera o a sepultura: e porque, S. II.n. 4.

Prometreo Deos o seu Unigenito Filho a Abraham, para na descendencia delle incarnar; porque Abraham offereceo a Deos o unico silho, que tinha, S.I.n.22.23.

Absalao.

Levantou para si hum titulo; e qual foy, S. III n. 22.

Deos lhe revelou-no Paraiso o mysterio da Incarnação, S. VII.
n. 3. Tambem lhe revelou o da Trindade: Ibid. Razao de dizer a
Igreja, que o peccado de Adam soy necessario, n. 20. Peccou no
oitavo dia da creação do mundo, S.IX. n. 27. Com o seu peccado
perdeo

Indice das cousas
perdeo o mundo a formosura em que soy creado: e os astros perderas
a mayor parte da luz que tinhas, n.25. & seq. Tantoque peccou se
escondia de Deos; e bem quizera que Deos nas fora immenso; ou
que pudesse de alguma sorte faltar-she com o castigo, S.X. n.7. & seq.

Admiração.

A grandeza do Sacramento Eucharistico só se explica com admiraçõens, S. VII. n. s. O que por sua grandeza se não póde comprehender, bem se explica com huma admiração, Ibid. Hum O heo termo com que a natureza, ainda entre barbaros, exprime a sua admiração, Ibid. A figura desta letra representa huma infinidade, porque huma grandeza, aindaque infinita, cabe em huma admiração, Ibid.

Alma racional.

Fealdade de huma alma, que está em peccado, S. IX. n. 17. & seq. o que obtervou Santa Thereza, vendo huma alma em peccado, n.24. Quanto mais se conhece a formosura de huma alma, tanto mais sensivel se faz a chormidade, em que a pôs o peccado, n.28. Quanta, e quam admiravel seja a formosura natural de huma alma, n. 29. & seq. Não ha comparaçõens, que o possão bem declarar, ou dar a conhecer, Ibid. Quem visse tanta formojura, entenderia que nem Deosa excede na formolura, n. 31.32. E se á natural formosura de huma alma ajuntarmos à sobrenatural, que lhe provêm da graça, e mais habitos sobrenaturaes, só comparando-a com a formosura Divina, a explicaremos bem, n. 33. & seq. A fealdade a que huma alma se reduz pelo peccado, tanto se deve sentir, e chorar, quanto se devia estimar, a formosura de sua natural substancia, e da graça, que a santificava, n. 36. Pede arazão, que com lagrimas lavemos, e putifiquemos as manchas, eenormidades do peccado em nossas almas, n. 37. & seq. Purificando-se huma alma com lagrimas de contrição, se restitue à formosura, que tinha antes de commetter a culpa, e perder a graça, n. 39. Amor.

De dous amantes fingirao os humanistas, que derretidos na forja de Vulcano, sahirao nao mais de hum, sem distinção, S. VII. n.25. Ferida do amor não mata, a quem ama; antes lhe augmenta a vida, S.IV. n.23. Quem muito ama, não se esquece; porque o amor lhe arrebata a vontade, para a empregar no amado: e a vontade she move a memoria, para se lembrar, S. V. n. 21. & seq. Jacob, porque muito amava a Raquel, não se podia della esquecer, n. 22. Assim como a

mais dignas de serem notadas.

525

memoria sempre desperta o coração, parase empregar no que ama; tambem o coração excita na memoria especies, para se não esquecer de quem ama, n.23. Quando huma alma já em estado muy perfeito ama a Deos, he delle attrahida, e arrebatada para não amar outra alguma cousa fóra de Deos, S. XIII. n.28. Estando huma alma neste grão tão alto de amor perfeitissimo, já se póde julgar em estado de alguma sórte igual ao dos Bemaventurados, lbid.

Anjos.

Pelo arrependimento de hum peccador se alegrao no Ceo os Anjos de Deos; vendo que se lucra huma alma, que eternamente o ha de louvar na Gloria, S. XIII.n.2.

Santo Anselmo.

Dizia este Santo Doutor, que antes em graça de Deos no Inferno, do que em peccado no Ceo, S. XII.n. 17.

Arreppendimento.

Santo Agostinho desconsiava da contrição, e salvação dos que vivendo descuidados della, só na hora da morte davaó sinaes de arrependimento, S. XI.n. 21. e S. Cypriano lhes prohibia o Sacramento da Penitencia: excepto caso de extraordinario arrependimento, Ibid. Antiocho parecia dar grandes sinaes de arrependimento na morte, e com tudo naoconseguio de Deos misericordia, e perdao de seus crimes, n. 23. 24. Porque ignoramos a quanto tempo, ou até quando se stende o prazo, que Deos consignou a cada hum de nos, para se arrepender, e melhorar a vida, devemos nao dilatar o nosso arrependimento hum só instante, n. 40.; principalmente porque passado esse prazo, aindaque os auxilios de seos nos nao faltem, faltaremos nos em os aproveitar, e abraçar, n. 40. & 41. Vid. Anjos.

Perderao grande parte da luz com que forao formados, tantoque Adao peccou, S. IX. n.25. & feq. No fim do mundo haverá hum geral incendio, com o qual fe hao de purificar os Ceos, e os Aftros das impuridades, e manchas, com que as nossas culpas os contaminarao, n.30. Purificados assimos Astros, se hao de tornar, e restituir á prima de lus creaceo. Ibid.

mevaluz, e formosura de sua creação, Ibid.

Auxilios.

A resistencia, que em vida pomos aos auxilios, com que Deos nos chama, nos saz indignos de que os tenhamos na morte, S.XI. n. 18.

Assim como Deos attende á opportunidade do tempo, para que a nossa liberdade abrace os auxilios de sua graça: assim observa o tem-

po em que solicitamos os seus auxilios, para os conceder, ou negar, lbid. & seq. V. Arrependimento.

B

Bemaventurança. Bemaventurados.

Nossa Bemaventurança consiste na clara vista de Deos, e he hum bem infinito, S. XII. n. 10. Naó póde huma alma gozar da Bemaventurança, e ver a Deos, sem que o tenha em si, por modo sobrenatural, e ineffa vel, n. 11. A alma bemaventurada vendo a Deos, está posluida, e chea da Divindade: e ao mesmo passo está possuindo a Divindade, que nella está: e como, n.11. Aindaque o estado bea. tifico de nossa alma he sobrenatural, eta o admiravel, que ninguem o explicará cabalmente; bem se póde conjecturar, e inferir a excellecia delle, dizendo a Escritura, que os Bemaventurados se hao de assimilhar, ou transformar em Deos, n.12.13. O gozo, edelicia, que hana Gloria para os Bemaventurados, he infinito: e nelle esta o como submergidos os que vem a Deos; porque he o mesmo gozo, e delicia, em que Deos se está deliciando, e gozando, n.13. Os condenados bem conhecem que será ineffavel a gloria, que esta o gozando os Bemaventurados no Ceo, n. 14. elá do Inferno muitas vezes chegaó a veraos Bemaventurados cheyos de gloria, para com elta vista se lhes augmentar a sua pena, Ibid. Sao os Bemaventurados impeccaveis: e qual heo immediato principio desta impeccabilidade, n. 28. Se algum Bemaventurado entendéra, que por brevissimo tempo deixaria de ver a Deos, se enchera de tanta pena, que deixaria de ser Bemaventurado, S. VII. 42. Naó ha coula que os Bemaventurados naó possaó ver na Estencia Divina: 16 o peccado naó podem ver nella, S.IX.n.7.

S. Bento.

Sabe-se o anno, e o dia em que morreo, porêm he difficultoso conciliar-se esse dia com esse anno, S. IV. n. 2. Tao prodigiosas circunstancias teve a morte de S. Bento, que parecem incompativeis com amorte, Ibid. Morreo, como se nao morrera, n. 3.5 & seq n. 19. & seq. He S. Bento nomeado Sol do Occidente, e no seu occaso soy com propriedade Sol, n. 3. & 6. Consummou o curso de sua vida no mesmo dia, em que o Sol consumma o seu curso, n. 3. Nasceo para portento do mundo, e para portento do mundo morreo, Ibid. Viveo como se nao vivera, Ibid, & n. 30. & seq. A sua vida já neste mundo começou a ser eterna, n. 3. Esperou a morte com tanto esforço, co-

mais dignas de serem notadas. mo se milagrosamente se achara livre da enfermidade mortal, n. s. Muito antes da sua morte lhe foy revelada a hora della, n.6; e deo si « gnaes certos aos seus Monges, qviviao em França com Santo Amaro, para saberem o quando deste mundo partisse a sua alma para o Ceo, Ibid. Foy vistaaalmade S. Bento subir ao Ceo, por humaestrada chea de luzes, e muy preciosamente ornada, n. 7. Foy S. Bento outro Moyfés, comparado a elle na morte, e na vida em varios prodigios, n. 8.9. Morreo S. Bento estando de pé, com as mãos levantadas ao Ceo, e orando, n.o. & seq. 15. & seq. 24. & seq. De pé morreo, porqueem vida nunca cahio em culpa, e havia ser columna que sustentasse a Igreja, n. 10. Christo temeo a morte, e S. Bento a esperou sem temor: e a razaô desta differença, n.10. Foy esta maravilha tao grande, que excede as forças da natureza, n. 12. No primeiro passo que S. Bento dava para entrar no mundo, retirou o pé, por nao tocar na terra, poisera todo do Ceo, n. 14. Seis dias antes do ultimo de sua vida, esteve S. Bento com a sepultura aberta, para que a morte naô temesse titar-lhe a vida, vendo-o tao desejoso de se sepultar, n.15. S. Bento morreo com as mãos levantadas ao Ceo, como querendo abarcá-lo com as mãos, n.14. Chamou S. Bento a morte para que lhe tirasse a vida, porque a na ó temia; antesa morte o temeo a elle, n. 16. S. Bento resuscitou mortos, não como outros Santos, rogando a Deos que lhes désse vida; mas mandando-lhes com imperio, e potestade de Filho de Deos, que resuscitassem, n. 16. S. Bento foy assimilhado a Christo, n. 18. Foy na vida Anjo, n. 21. Hum intenso acto de amor de Deos lhe tirou a vida, Ibid. Ardia em amor de Deos, como o ferro na fragoa do ardente fogo, Ibid. Acabou a vida sem padecer a morte, Ibid. Costumava dizer a Christo, que por seu amor desejava morrer mil vezes: e ainda achava ser pouco, n. 15. Primeiro acabou de viver, do que acabasse de orar, n.24. & seq. Louvou a Deos antes de nascer, e orou depois de morrer, n. 25. Já tinha expirado, e parecia affistir-lhe ainda o espirito no corpo, n.26. & seq. Teve o espirito de todos os justos: etambem reve em sio espirito do melmo Deos, n.27. Morto S. Bento, aindaque nelle não estivesse o seu espirito, para o animar, nelle affistia para lhe mover a lingua, continuando em orar, n.38.& 29. Ainda em vida mortal vio S. Bento a Effencia Divina, n.30. & feq. Viveo morto para a vontade propria, para os fentidos do corpo, e morto para o mundo, n. 32. A sua sagrada covade Sublaco era huma sepultura, eo seo corpo hum cadaver, ibid. Em toda a suavida nao teve huma hora de recreação, n. 32. Tão Angelica foy a vida Indice das cousas
de S. Bento, que estando na terra, tinha já o espirito no Ceo, n. 36.
Na hora em que S. Bento estava para expirar, toda a sua Religiao (que por elle estava noticiada deste transito) se pos em servorosa oração, rogando a Deos lhe assistisfe com a graça final, n. 39. Em premio de expirar S. Bento orando respira no Ceo hum halito tao suave, que com elle se deleitao os Bemaventurados, n. 39. S. Bento soy o primeiro que instituhio a reza do Rosario, ou Psalterio Mariano de 150. Ave Marias, S. VI. n. 4.

Bispos.
O Bispo deveser pay dos pobres, S. II. n. 8 & seq. Deve acodir ás necessidades corporaes, e espirituaes dos subditos, Ibid. V. Prelado.

Caftigo.

Tob, sendo tao pio, se gloriava da justiça que observava no castigo dos delinquentes, S.Il. n.32. Castigar a quem merece, alêm de ser acto de virtude da justiça punitiva, he acto de compaixao do proximo, que castigado nao reincidirá no delicto, Ibid. Deos nao se agrada dos Prelados, que dissimulao culpas; mas sim dos que tem o castigo prompto para os delinquentes, n. 33. Em sua vida suspendeo David o castigo, que merecerao Semei, e Joab; e estando para morrer, recomendou a Salomao que os matasse, Ibid. A falta de castigo prompto he muitas vezes occasiao da reincidencia nas culpas; S. XIII. n.8. A sé do como forao os Anjos castigados por huma só culpa, basta para que atemorizados os homens, se nao atrevao a repetir tantas, n.8. & seq. Exemplos de outros castigos tremendos, que igualmente nos ensinao a temer a Justiça Divina, n. 12. Deos em cada vez que castiga, levanta huma estatua, com que nos desperta a

Para a geração de Christo, e Incarnação do Verbo distillou Maria Santissima humas gottas de purissimo sangue de seu coração, do qual se formou o corpo, que o Verbo unio a si na Incarnação, S. I.n.3. O preço especial da Redempção, e preservação de Maria Santissima, para ser immaculada em sua Conceição, soy o sangue do coração de Christo, que she emanou do lado, quando sho abrirão na Cruz, n.4. & seq. Na geração de Christo deo a Mãy o sangue do coração para o Fisho; e na Conceição da Mãy, para ser immaculada, offereceo o Fisho o sangue do coração pela Mãy, Ibid. O sangue que Christo

memoria, para o temor de sua justica, n. 14.

mais dignas de serem notadas. derramou no Horto, eem toda a Paixao buscava a terra, e para ellacorria, como preço applicado por Adam, e toda a mais naturezas, humana, n. 10. Nas Chagas de Christo se representadas culpas dos homens, n. 12. Forao humas Chagas mais crueis, e mais penetrantes que outras, porque humas culpas feriao mais enormes, e mais ag gravantes que outras, Ibid. O Corpo de Christo he o Templo, que S. Joao vio le abria no Ceo, n. 14. A Chaga do lado era a porta desse Templo, ibid. Os merecimentos de Christo lao de infinito valor, S.I. n. 19. Ainda os que Christo especialmente applicava por alguns particularmente determinados, eraô para todos os homens meritorios, n.19. & 20. A lança que lhe abrio o lado, também lhe traspassou, o coração de parte a parte, n. 4. & 21. Offereceo Christo o Sangue do coração, para remedio, e prefervação de sua May Santissima, para interramente conresponder ao intenso amor, com que a Senhora para elle deo o Sangue do coração, n. 21. & leg. Aindaque a Paixão de Christo para Deos foy deinfinito agrado, e honra, a acção dos executores della era ao mesmo Deos odiosa, pois era peccaminosa, esacrilega, n. 35. Christo offereceo também por sua May Santissima o Sangue do Sacramento com especialidade, para a preservar da culpa, para que o preço da Redempção della fosse em todo o sentido gratissimo a Deos, sem que entrasse a cooperar a culpa, n. 34. & seq. No Horto quiz Christo dar, a impulsos de seu amor, o Sangue, que o odio lhe havia de tirar nos tormentos da Paixao, n. 37. Offerecendo Christo por sua Máy Santissima o Sangue do coração, mostrou a excellecia da preservação della, n.38.& seq. Dizendo o Texto Sagrado que Christo no Ceo está á mao direita do Eterno Padre, denota o excellente lugar, que tem na Gloria, n. 39. Offerecendo Christo particularmente por sua May Santissima o Sangue do coração, mostrou que a prelervava, e remia com o dispendio mais precioso, n. 40.; e que por sua May Santissima principiava, e acabava a Redempção do mundo, Ibid. Quiz tambem mostrar, que toda a sua vida, do primeiro alento até o ultimo, se empregava na preservação, e Redempção de sua May Santissima, Ibid. Christo no Horto temeo a morte, S.IV. n. 10. No Calvario, a morte temeo a Christo, e para lhe tirar a vida toy preciso que Christo a chamasse com a inclinação da cabeça, n. 17. Temerao os executores que Christo expiraste antes de ser crucificado, e Pilatos ouvindo que Christo expirou depois de estar tres horas na Cruz, se admirou de que tao brevemente morresse, ne 19. Razao destes encontrados juizos, Ibid. Só depois de morto foy Christo ferido Part, III.

Indice das cousas 130 no coração, porque não ficasse em opinioens a sua morte, n. 23. De dous principios nascia a afflicção de Christo no Hosto: a saber, do horrendo aspecto das culpas, que sobre si tomava para satisfazer por nós; e da confideração das penas, que por ellas havia de padecer. S. V. n.14. & S. 1X. n. 10. & feq. Como podia hum Anjo consolar, e confortar a Christo no Horto, S.V. n. 17. & 16. Tantos poros tinha o Sagrado Corpo de Christo, quantos olhos se abrirao nelle, para por todos chorar lagrimas de Sangue no Horto, n. 16. Christo solicitou, que a Senhora apartasse delle a memoria, para ter menos sentimento na Soledade, n. 19. V. Lagrimas. Christo ensinou, e deo principio à devoção do Rosario, S. VI.n.2.3. Christo Filho de Deos he a Coroa do Eterno Padre, e também hea Coroa de sua May Santissima, n. 13. As Ave Merias, de que se compõem o Rosario, sao flores, das quaes tecemosa Coroa de Maria Santissima; e cada stor heo mesmo Christ to, n. 14 & feq. V. Rosario. Rogou Christo ao Eterno Padre, que os filhos todos da Igreja sejao huma só cousa com elle, e com o mesmo Padre, S. VII. n. 31. Christo, não obstante a excellencia da união hypostatica, esteve subdito a Maria Santissima, em quanto sua May: e confequentemente estava fujeitos á patria potestade da Senhora a Graça, e mais bens sobrenaturaes de Christo, S. VIII. n. 32. & seq. Christo he o deposito de todas as Graças do Eterno Padre, para por elle nos ferem communicadas, n.37. Christo suou Sangue, e agonizou no Horto, vendo a enormidade horrenda de nossas culpas; sendo que não desfalleceo vendo os tormentos, que tinha para padecer, S. IX. n.10.11. Devendo o Sangue de Christo na agonia do Hortorecolher-se lhe para o coração; sahia correndo para a terra; porque sugia do aspecto horrendo de nossas culpas, que estavao representadas na phantalia , e entendimento do mesmo Christo, n. 12.13. Christo de tal forte fatisfez por nossas culpas, que se na o acha nellas deformidade, para a qual nao applicasse especial conrespondencia na mesma latisfação, que porchas offerecia, S.X.n. 12. Quem pecca crucifica segunda vez a Christo: e em que sentido, n 25. Christo, quanto he de fua parte, está prompto para ler novamente crucificado por qualquer dos homens, se não bastara para os salvar, o que por todos, e por cada hum delles padeceo, lbid. Christo se mostrou em huma visac a Sata Gertrudes na fórma em que o acoutarao, n. 27. Até no rosto, e nos olhoso ferirao com a coutes: e o mysterio, que elle revelou haver nisso, Ibid. Por reverencia, e honra de Christo dispôs a Providenciado Altissimo que os Judeos lhe cobrissemo rosto, quando o escarneciao:

mais dignas de serem notadas.

carneciao: e que o mundo se cobrisse de sombras, quando na Cruz estava cravado, n.30. & seq. Christo se apressou a esperar a hora, em que havia de converter a Samaritana: e porque? S.XI.n.34. Cada huma dos tormentos, que Christo padeceo, excedia aos que padecerao todos os Martyres, S.XII.n.5. Na Cruz padecento tantos tormentos, e affrontas, só se queixou da sede, e do seu desamparo: e porque? n.5. & 6. Em sua Paixao padeceo algumas penas conrespondentes as do Inferno; e quaes forao, n.6. & 7. Quam exacta soy a execução da Justiça Divina, que o Eterno Padre usou com seu Unigenito Filho por nossas culpas: e porque motivo? S.XIII. n. 20.21. Todo o mundo, e todas as creaturas juntas, não darão tanto a conhecer o que he Deos, como Christo nos dá a entender, e a conhecer, n.25.

Adevoção já confessa com Fé pia a Conceição immaculada de Maria Santissima, e dezeja confessa como artigo de Fé desinida, S. I. n. 1. Razao porque a Igreja não definio a inda o mysterio da Conceição, posto que delle se tratou no Concilio Lateranense, sendo Papa Leão X. Ibid. num. 27. A Conceição de Maria Santissima

foy talhada pela geração de Christo; esporque, ibid.n.z. V. Chris.

Condemnados.

Como se deva entender, que a privação da vista de Deos he mayor pena para os condemnados, S. IX. n. 6.7. Os condemnados bem conhecem as delicias, que esta o gozando os Bemaventurados no Ceo, S. XII n. 14. Lá do Inferno chegao a veraos Bemaventurados cheyos de gloria, para com esta vista se lhes augmentar a pena, Ibid. Assim como os condemnados perderao hum bem infinito, assim se enchem de huma pena, e trifteza infinita, Ibid. Os condemnados tem tal odio a Deos, que o nao querem ver:ao mesmo passo que o nao ver a Deos lhes causa infinita pena, n. 15. & seq. Bem quizerao elles dar a Deos a morte, se puderao, Ibid. Este odio, que os condemnados tem a Deos, ie verte na mayor pena que ha para elles no Inferno, n. 17. & leq. Tambem os comdemnados experimentas em Deos misericordia, quando no Inferno sao castigados, n. 34. O sumo, que de si exhalou hum condemnado, bastou para matar a todos os viventes de certo lugar, n. 25. V. Fogo. V. Fumo. V. Inferno. de ( ) 2 philos due 2 3008 Contrição.

V. Arrependimento. V. Templo.

He a partemais nobre do corpo humano: he a fonte da vida: não admitte em sia minima corrupção: he o primeiro movel do nosso abbreviado mundo: e para elle destinou a natureza o lugar mais principal, S. I. n. 40 & S. IX. n. 1. Para o coração se distribue o sangue mais puro, e mais precioso, S. I.n. 40. He do corpo a parte, que primeiro vive, e a ultima que morre, Ibid. Nelle pôso homem a origem de sua morte; porque o coração he o primeiro delinquente em todas as operaçõens viciozas, S. IX.n.1. Basta ser puro de coração nesta vida, para vera Deos na outra, Ibid. n.z. Cinco motivos efficazes para que o homem purifique o coração, n. 4. Em hum coração não cabem naturalmente dous affectos, ou duas paixoens oppostas, sendo ambas muy intensas, S. V. n. 32. 33. V. Lagrimas. But Talget + was - will a go g

Coroa. Debayxo do titulo de Rosario tacitaméte celebra a Igreja a Coroação da Máy de Deos, e Rainha do Ceo, S. VI.n. 5.8. Não celebra a greja expressamente a celebridade desta Coroação: eporque, n.6. 7. O Rosario he para a Senhora huma coroa de que ella faz grande estima. ção; ainda que no Ceo está coroada pela Santissima Trindade com tres coroas de mayor preço, n. 9. 10. & seq. O mesmo Deos quer que fua Nay Santissima estime ser pelos homens coroada com o Rofario, quando no Ceo he coroada pela Santissima Trindade. Ibid.

V. Rojario: hittor 200 min it is is a second on the

-11.3

(5) en ann ing threating to Creatura. By the continue of

Em qualquer peccado, que as creatuaas commettem, tiraó a honra á Deos, S. X.n. 1. Muitos são os titulos, que obrigão ás creaturas ahonrar a Deos, Ibid. A deshonra, einjuria, que contra Deos comettem as creaturas peccando, he infinita, e por isso nunca seencarecetanto, que se naó possa encarecer muito mais, n. 2. Qual seja o ponto lummo, e mais encarecido desta deshonra, e injuria, que as creaturas commettem contra Deos peccando, n. 3. 6. 16. Quanto ofterece Deos ás creaturas, para que se abstenhao de peccar: e quanto lhes promette o demonio, para que offenda o a Deos, n. 3. Peccando a creatura, prefere o demonio, e suas promessas, a Deos, e ás suas offertas, Ibid. Por esta preferencia tão impia, estima, e honra a creatura ao demonio mais que a Deos, n. 4. & seq.

## David.

E M sua vida nao castigou a Semei, nem a Joab : e estando para morrer, ordenou a Salomao seu successor, que os matasse, S. II. 33.

Demonio.

Peccandoalgum homem, mostra o Demonio muito prazer, pela perdição de humaalma, que eternamente ha de blassemar de Deos no Inferno, S. XIII. n. 2. Insultaçõens com que o demonio injursa a Deos, e blassema de sua Justiça, e de sua Misericordia, quando vê aos homens peccar, n. 3. 4. V. Homem.

Deos , . . .

Não pódedeixar de ver, e conhecer o que está vendo; porque a: lua propria natureza he a especie que lho representa, e he entendimento, que conhece, S. V. n. 26. Tudo creou Deos para gloria fua, S. VII. n. 7. Se creara infinitos mundos, não refultaria de todos elles para Deos tanta gloria, quanta selhe deve, e a de que elle he digno. n. 8. 9. Por isto decretou que incarnasse o seu Unigenito Filho; porque só huma Pessoa Divina lhe poderia dar toda a honra, que se deve a Deos, Ibid. Ainda supposta a Incarnação do Divino Verbo, le Christo nao instituira o Sacrificio do Altar, nao receberia Deos toda a honra, e toda a gloria, que lhe he devida, n. 11. A acção mais principal, com que os homens em todas as idades do mundo honrara o a Deos, he a offerta dos Sacrificios, Ibid. V. Sacrificio do Altar. O fi m da Incarnação, e do Sacrificio do Altar heagloria, que refulta a Deos de hum, eoutro mysterio, S. VII. n. 14. & leq. V. Creatura. Sendo em Deos o attributo da Justica indistincto da sua natureza: o acto desta Justica, quando castiga, parece violento, e nao natural ao melmo Deos, S. X. n. 19. Para Deos nos perdoar, e ular com nofco de Misericordia, a sua propria natureza, e bondade o move; para nos castigar, não se move de si, sem ser movido, e provocado por nós, n. 17. Deos he tao inclinado á Misericordia, que para castigar, parece que primeiro entra a lutar comfigo mesmo, até vencer em si a propria resistencia que tem, para executar o castigo, n. 19. & seq.; Pareceo, que Deos estimou em mais a honra de seu Filho, que a vida? delle, n. 36. 37.e os homens alêm de lhe tirarem avida, lhe tirao a honra, em qualquer vez que peccaó, Ibid. Deos, ainda quando castina ga hepio, e até com os condemnados, que estao no Inferno, osten-Part. III.

134
ta a sua Misericordia, S. XII. n. 34.

Deshonra.

Deshonra que se faz a Deos em qualquer peccado, V. Christo. V. Peccado.

S. Domingos.

Foy o mais infigne Propagador da devoção do Rosario e o primeiro que o distribuio pelos mysterios de Christo, e de sua Mãy Santissima, S. VI. n. 4. Antes deste glorioso Patriarcha já se rezava o Rosario, Ibid. A May de Deos apparecendo a S. Domingos, lhe disse que a Santissima Trindade, para extinguir todos os peccados do mundo, não escolhera outras armas senão o Rosario, n. 29. Prégando S. Domingos em Carcassona, fez aos Demonios confessar, que nenhum Catholico se condemna, perseverando na devoção do Rosario, n. 32.

Ecclefiafticos.

S das Minas do ouro no Brazil comparados às pedras preciofas, de que se ornava A aram, quando se vestia Poncisicalmente, Elias, Elizeo.

Mostrou Elizeo que nelle ficara o Espirito de Elias; porque, na ausencia deste, obrou Elizeo os prodigios que tinha obrado Elias, S. IV. n. 26.

Elvidio.

Negava este Heresiarca, que a May de Deos sosse sempre Virgem, S. VIII.n.o. Consessava haver na Senhora a graça necessaria para ser May de Deos, negava shea graça conservativa, unitiva da Virgindade com a Maternidade, Ibid.

Encarnação.

Para a Encarnação do Verbo distillou Maria Santissima humas gotas do sangue do seu purissimo coração, das quaes se formou o corpo, em que o Divino Verbo encarnou, S. I. n. 3. O Sacramento Eucharistico he huma perpetua, e continua repetição da Encarnação, n. 30. Na Encarnação tomou o Verbo para sias imperfeiçõens naturaes de nossahumanidade, e deo os attributos de sea Divindade, S. III. n. 8. O mysterio da Encarnação foy revelado a Adam, e a muitos dos Patriarchas, S. VII. n. 3. Decretou Deos, que encarnasse o seu Unigenito Filho: porque só huma Pessoa Divinalhe poderia dar todas honra, que se devea Deos, n. 8. 9. Disputado os Theologos, se Deos gecre-

mais dignas de seremnotadas.

decretou a Encarnação do Divino Verbo, têdo por sim primario a excellencia de tal mysterio, ou a redempção dos homens, n. o. Isto hez se encarnaria o Verbo ainda que não peccesse Adam, Ibid. Fundamento principal pela parte affirmativa, Ibid. Nova questão: Se bastaria a Encarnação do Verbo, e existencia de Christo, para delle receber Deos to la a honra, que se lhe deve? n. 10. Resolução da duvida: n. 11. A Encarnação do Divino Verbo sey o sim, e motivo de crear Deos o mundo, n. 14. Poremo sim, ou motivo da Encarnação, so ya instituição do Sacrificio do Altar, Ibid. Razao porque tomou Deosa natureza humana para remir os homens, e não tomou alguma natureza angelica, para remir os Anjos.

Elmoler.

Humanimo compassivo, e elmoler, dando muito, julga que dispende pouco, S. II. n. 11. & teq. V. Pobres.

Estrella.

A que appareceo aos Magos, como lhes podia indicar o nascimento de Christo? S. III. n. 2. Porque he nomeada Estrella de Jacob, essa que appareceo aos Magos? n. 3. A estrella dos Magos, e também de Jacob, imitava a figura de hum pilar, ou columna, n. 5. & 6. Huma mesma estrella soy a que appareceo a Jacob, e aos Magos, n. 3. Representava a Máy de Deos como titulo do Pilar, n. 6. A Estrella dos Magos representava lá do Ceo, e descobria o que Christo occultava no Presepio, n. 6. 7.

Eternidade.

Na Senhora do Pilar ostenta Deos a sua eternidade, S. III. n.9. Vie de Pilar da May de Deos. V. Inferno. V. Fogo.

Eva.

Em Eva se figurou Maria Santissima: e com que mysterio, S.I. n.6. He interpretada Máy dos viventes, Ibid.

Eucharistia.

Christo deo principio á obra da Redempção instituindo o Sacrificio do Altar, e Sacramento Eucharistico, S. I. n. 29. Especialmente o applicou para preservação de sua Mây Santissima, n. 30. & seq. Este Sacramento he huma continua repetição da Incarnação, n. 30. Foy instituido por Christo especialmente por amor de sua Mây Santissima, Ibid. O Sangue de Christo Sacramentado fez que a casa da Sabedoria Divina sesse fetambem fortaleza, n. 32. No Sacrificio da Missa ao vinho le ajunta agoa, em memoria do Sangue, e agoa, que sa la da do de Christo, n. 33. O mesmo Sangue de Christo Sacramer.

L1 iiii tado.

tado, melhor que o Sangue do lado exprime o mysterio da Conceição purissima da Senhora, n. 34. & seq. V. Lado de Christo. V. Sacramento, e Sacrificio do Altar.

Expectação do Parto da May de Deos.

Esta festa foy in tituida em Hespanha por S. Fulgencio, e Santo-Ildefonso, em desaggravo da heresia de Elvidio, que negava a perpetua Virgindade da May de Deos, S. VIII. n.9.

Ealdade, Formosura. V. Alma racional.

S. Fernando.

S. Fernando Rey de Castella, sitiando a Sevilha, para a ganhar aos Mouros, em todas as noites entrava na Cidadea orar, e adorar a Senhora do Pilar, cuja imagem se conservava em hum Templo della, S. III. n. 19.

Fernando III. Imperador.

Fernando III. Imperador de Alemanha, na praça mais celebre de Viena de Austria, levantou huma imagem de N. Senhora, collocada sobre huma columna tao alta, que de toda a Cidade era vista, S. III. n. 35.

Filhos.

A gloria dos filhos he honra para seus pays: e a gloria destes he honra para seus filhos, S.VI.n.22.

Fogo.

Porque Deos deseja a salvação dos homens, castiga os reprobos com sogo eterno; para que a atrocidade da pena lhes cause horror, e temeros della senas condemnem, S.XII. 22. 34. Sendo tantos os tormentos do Inferno; na sentença dos condemnados só se exprime a pena do sogo, porque todos os mais tormentos do Inferno tambem são sogo, n 23. Os peccados de cada hum dos condemnados são a materia do sogo eterno, n. 33. Deos instituio o sogo eterno para os demónios, e os homens o sazem para si, n. 37. O sogo deste mundo comparado ao do Inferno, he como o pintado, n. 24. A mayor atrocidade do sogo do Inferno está em que naso seja voraz, nem consumidor; e por isso homens o fora sogo: mas por isso he eterno, n. 27. Es sequo sogo do Inferno atormenta, e queima observando a ordem da justiça, mais ou menos, segundo o merito de cada hum dos condemnados, n. 28. Setodo o mar concorrera para o Inferno, lhe naso diminuiria a minima.

mais dignas de serem notadas.

737
minima intensao de seu sogo; e huma lagrima basta para apagar o
fogo todo do Inferno, n.39. V. Inferno. V. Condemnados,

S. Fulgencio.

V. Expectação do Parto da May de Deos.

Fumo.

O fumo, que hum condemnado exhalou de si, bastou para matar quantos viventes se achavas em certo lugar, S.XII. n.25.

Santa Gertrudes.

Hristo se lhe representou na forma em que por nosso amor soy açoutado, S. X.n.27. Diz a mesma Santa Gertrudes, que tambem no rosto, e nos olhos, lhe vira feridas, e sinaes de açoutes; e porque mysterio, e razao. Ibid.

Cada hum dos Sacramentos produz distincta, e diversa graça; e todos elles incluem alguma especialidade particular, sobre a graça santificante, não Sacramental, S. VIII. n. 22. A graça he huma participação da natureza divina: e porque, n. 26. Em Maria Santissima houve graça, cujo esseito soy corporal, n. 23. & seq. V. Maria Mây de Deos.

Homem.

D Asta a fabrica do composto humano, para que se admire a sciencia do seu divino Author, S.IX.n. 1. o Homem he huma. imagem, e similhança de Deos: e porque, n. 18. Pelo peccado. le faz imagem do demonio: e fica fendo hum horrendo monstro com tres formas; e quaes são, n. 19. & seq. Os Homens cheyos de peccados, vivem muy descançados, porque não olhão para a enormidade delles, n. 17. & 16. Se algum Homem chegara a ver hum peccado, morrera logo affombrado, n. o. Peccando le faz o Homem peyor que odemonio: e porque, S. XIII. n. 4. Dá occasiao ao Demonio para se alegrar, eblassemar de Deos, n. 7. As blassemias, que o Demonio profere contra Deos, peccando o Homem, a este tambem se devem attribuir, como author dellas, n. 33. 34. O Homem peccando faz liga com o demonio, para affrontarem. ambos a Deos, n. 23. Não permitte Deos que os Homens sejão. tentados sobre asi forças, que cada hum tem para resistir, n. 11. A in-. . . . . . . . . . . .

A'ingratidao dos Homens para com Deos se faz intolleravel; por haver else dado o seu Unigenito á morte, para os remir, nao uzando esta misericordia com os Anjos, n. 22. & seq.

Jacob.

Strella de Jacob, qual fosse, S. III. n. 3. Deos lutando com Jacob, lhe experimentou as forças, para lhe revelar os seus mytterios, n. 4. Na luta revelou Deos a Jacob o mysterio da Epiphania. Ibid. Mudou lhe o nome em Israel. Ibid. V. Estrella. V. Magos. Levantou Jacob hum titulo sobre a sepultura de Rachel: e qual foy, n. 22. Porque muyto amava a Rachel, se nao podia ei-

Em Adaő começou a Igreja de Deos; porque do principio do mundo começarao a haver escolhidos, que adoravaó a Deos, e lhe offereciao Sacrificios, S. VII. n. 2. Na primeira Igreja de Adam até Christo, nao havia Fé do Sacramento Eucharistico. Ibid. A Igreja he comparada à Aurora, Lua, e Sol: e porque, n. 4.

V. Expectação do parto de Maria Santissima Mãy de Deos.

Immensidade.

V. Pilar da May de Deos.

quecer della, S. V.n. 22.

Inferno. O Inferno não he tao terrivel como he o peccado, S. IX. n. 6. Inferno inferior, qual seja, n. 6.8. A memoria do Inferno suspende nos homens a deliberação de peccar, S. XII. n. 1. & 39. Nenhuma lingua póde dizer os tormentos, e dores, que se padecem no Inferno, e porque, n. 2. O que do Inferno disse, depois que o vio, hum a quem S. Jeronymo resuscitou. Ibid. Christo resumira na sua final fentença todos os tormentos do Inferno a dous pontos; a saber, privação da vista de Deos, e sogo eterno, n. 3. & sec. Mil Infernos juntos atormentarias aos condenados menos, do que a oterna privação da vista de Deos, n. 8. & seq. O Inferno se deve fazer horrivel a todas as creaturas racionaes; porque não cheguem a estado, em que precizamente hao de ter odio a Deos seu Creador, e seu Redemptor, n. 20. & 21. Como Deos summamente dezeja a salvação dos homens, lhes instituio a pena do fogo eterno, para que a atrocidade della ilhes cause horror ao Interno, e se nao. conde-

mais dignos de serem notadas. condenem, n. 22. & 34. O que faz as penas do Inferno mais horriveis, he a eternidade dellas, n, 27. & leq. Sendo no Inferno tantos os tormentos para os sentidos dos condenados, Christo só ha de exprimir o do fogo na sentença condenatoria; porque todos os mais tormentos tambem são fogo, n. 22. 24. Ainda que Christo ha de proferir a sentença de fogo eterno contra os reprobos; elles: mesmos se farao executores da sua pena, n. 32. Os que se lembrao: do Inferno nao peccao: o total esquecimento do Inferno he o que a elle leva tantas almas, n. 36. V. fogo. Injuria.

Injuria, que se faz a Deos em qualquer peccado. V. Deos. V. Peccado.

Job, sendo taó compassivo se gloriava de haver castigado os delinquentes, S. II. n. 32.

Em seu nascimento, a Estrella d'Alva mudou a propria figura. como indicando, que nascia o Grande V. Rey, que soy depois no Egypto, S. III. n. 5. 

No Ceo ha especial coroa para os que na terra torao zelosos da justica, S. II.n. 35.

Justiça divina.

Basta o castigo, que Deos deo aos Anjos por huma só culpa de para temermos a justiça divina, e naó repetirmos tantas offensas contra Deos, S. XIII. n. 8. & seq. Exemplos de outros castigos, que nos admoestad a temer a justica divina, n. 12. Quando Dens suspende a sua justica, e usa de misericordia, obra hum milagre. notoriamente grande, n. 15. & seq. Differença de justiça, que Deos usou, com os que se rebellarao contra Moysés, castigando mais leveramente a huns, que a outros, sendo em todos hum melmo o crime, e o delicto igual, n. 16. 17. Assim como Deos castigando se não esquece de sua Misericordia; assim dá a ver a sua Justiça", quando usa de Misericordia, n. 20. V. Deos. V. Peccado.

Lado de Christo.

1 to 1 1 to 2 1 - 1 15 Th "Specialmente se abrio a primeira vez, para Maria Santissima L'ier preservada da culpa: e segunda vez, para se convencer a obstinação, e incredulidade do Apostolo S. Thomé, S. I. n. 1. Do

Indice das cousas . 540 lado de Christo sahio o preço especial da redempção, e preservas ção de Maria Santissima, n. 4. & seq. No mesmo lado foy Maria Santissima concebida, e gerada: como, e com que mysterio, n. 7. A Chaga do lado foy meritoria quando foy prevista, ainda antes que fosse executada, n. 11. Por isso foy propriamente preço, emerecimento especial, para a May de Deos ser preservada da culpa, que nella só foy prevista, e não contrahida. Ibid. Esta Chaga não: causou dor, ou sentimento a Christo, quando a recebeo; porque era especialmente applicada para preservação de huma culpa , que por nao ser contrahida, tambem nao causou dor, ou sentimento a Christo, n. 12. A Chaga do lado de Christo foy a porta do Templo, que S. Joao vio se abria no Cco, n. 14. Agoa do lado de Christo, symbolo de Maria Santissima: Sangue do mesmo lado, symbolo de sua preservação, n. 14. 27. 28. Do lado de Christoprimeiro sahio o Sangue, e depois a agoa, n. 25. com que mysterio. Ibid.

Lagrimas. Nem David, nem o seu exercito derramarao lagrimas morto Abner, senao depois que o derao á sepultura: e porque razao, S. II. n. 4. Lagrimasaliviao muyto hum coração afflicto, S. V. n. 42. As de S. Pedro erao amargozas, porque levavao em si a amargura, que em seu coração havia. Ibid. As lagrimas que chorou Anna May de Tobias, erao irremediaveis; mas a sua pena, havendo lagrimas, era remediavel, n. 43. A afflicção da Senhora em sua Soledade, nem com lagrimas se podia remediar, ou aliviar, n. 45. porque a sua afflicção era na grandeza hum mar, n. 8. n. 45. & seq. As agoas, que em si trazem os rios, ao mar nao diminuem a grandeza; porque para o mar tornaó: e as lagrimas da Senhora outra veztornavao a se lhe recolher no coração, n. 45. & seq. O coração de Christo chorou lagrimas de agoa, e sangue, depois de morto, porque nelle se tornarao a recolher as que chorou em vida, n. 46. Nao podia a Senhora reprimir as lagrimas, tanto que se lembrava das maons, e pés de Christo cravados na Cruz, n. 49. Huma lagrima balta para apagar o fogo todo do Inferno, S. XII. n. 30. Excesso das . lagrimas, com que S. Pedro chorou a sua culpa em todo o resto de lua vida, S. XI.n. 44.

## Magos.

E que Regiao fahirao os Magosa adorar a Christo, S. III.n. 4.V. WHITE E. HITLE TO THE TO THE STATE OF THE Estrella ..

Maria Santissima May de Deos.

Especialmente por amor de Maria Santissima se fez Homem o Filho de Deos: por amor della, mais que por todos os homens padeceo, e morreo, S. I. n. 30. Foy o fim mais particular da Incarnação do Verbo, e Redempção do mundo, n. 40. Foyacaza, que a Sabedoria Divina e dificou para si, n. 31. Com o titulo do Pilar foy repreientada na Estrella de Jacob, e dos Magos, S. III.n.6. O Filho de Deos communicou a Maria Santissima (quanto era possivel) o que se comprehende na Divindade, n. 8. V. Pilar de Maria Santissima. Antes de conceber o Filho de Deos, já era venerada por May de Deos, n. 17. & seq. Varios symbolos da May de Deos, que se achão em hum, e outro Testamento, n. 20. Foy figurada em Rachel, n. 22. Maria Santissima padecia juntamente com Christo os tormentos, que elle em sua Paixao padeceo, S. V. n. 1. Nesta uniformidade ainda a Senhora vinha a padecer mais; porque padecia na alma o que Christo padecia no corpo, Ibid. Para a Senhora feria alivio, fe expirara, morrendo Christo, n. 2. Morrendo elle, por especial milagre da Providencia, nao expirou tambem, Ibid. Em sua Soledade estava lem vida, e nem por isso morta, Ibid. Como forao muyapoucas as creaturas, que sentirao a morte, e ausencia de seu Creador, sentio Maria Santissima por todas as creaturas (ainda que insensiveis) a Soledade de Creador, n. 3. Sentio por todos os homensa soledade de Redemptor, Ibid. & seq. Daqui sevê, que a afflicção de Maria Santissima em lua Soledade foy infinita, n. 7. & seq. Porque o Eterno Padre he incapaz desentimento, e nao podiasentira morte de seu Unigenito Filho, por elle supprio a May de Deos, padecendo em si o que o Eter-, no Padre na o podia padecer, n. o. Se por todas as creaturas se repartisse a pena que houve em Maria Santissima na Payxao, e Morte de Christo, lubitamente acabariao todas, n. 7. Foy irremediavel a pena de sua Soledade, n. 10. & leq. Christo solicitou que a Senhora apartasse delle a memoria, para menos sentir a sua autencia, n. 19. A mesma Soledade servia de estimulo á Mãy de Deos para lhe avivar a memoria do Filho ausente, n. 23. No coração de Maria Santissima estavaó impressos os tormentos, e chagas, que Christo padeceo, n.

Indice das cousas

24. Christo era o coração de sua May Santissima, Ibid. A May de Deos estava convertida nas Chagas, e mais tormentos de Christo, e transmutada no mesmo Christo, n. 25. 26. Ponderaçõens, que affligiao a May de Deos em sua Soledade, n. 28. Tinha a Senhora viva Fé, e firme Esperança da Resurreição de Christo, e se affligia extremozamente no triduo de sua morte, n. 20. 34. Mais se affligia a Senhora pela Soledade de Christo, que pela sua propria Soledade, n 37. 36. A Senhora tinha por alivio padecer os mesmos tormentos, que padecia Christo; elheservia de grande pena nao padecer a morte com elle, n. 38. & seq. Maria Santissima he universal dispenseira das graças, que recebemos de Deos, S. VI.n. 32. Maria se interpreta Senho rada Graça, S. VIII. n. 2. He Senhorada Graça, porque a achou, depois que Evaa perdeo; Ibid. Maria Santissima tem perfeito dominio, e senhorio na Graça, desde que concebeo o Filho de Deos, n. 2. Achou para si, e para nos a Graça, n 3. & seq A Graça na May de Deos foy de alguma sorte infinita, immensa, e incomprehensivel, n. 6. & 34.; porque devia ser proporcionada á dignidade quasi infinita de May de Deos, Ibid. Só se Maria Santissima subisse a ser juntamete Deos, como Christo he, poderia ter mais abundante Graça do que teve, n. 8. O ser May de Deos sendo Virgem, foy na Senhora Graça especial, sobre immensa, e infinita Graça, n. 9. 10. & seq. A virtude nocional, e particular do Eterno Padre, para sendo Virgem gerar huma Pessoa Divina, houve por especial Graça em Maria Santissima, n. 12. & seq.; e esta foy a especial Graça, que a Senhora achou para si, n. 15. AGraça unitiva da Virgindade com a Maternidade na Senhora, he mayor, e mais admiravel, que a Graça preciza da Maternidade, Ibid. & seq. Só podia ser May lendo Virgema que eraMay de Deos, n. 20. Para Maria Santistima ser May de Deos, teve toda a Graça possivel de que huma creatura he capaz, n. 19. A Graça unitiva da Virgindade com a Maternidade na Senhora, foy distincta Graça daquella quea dignificou, e santificou, para ser May de Deos, n. 21. & seq. Esta Graça foy corporal, porque produzio effeito corporal, n. 23. & seq. Maria Santissima corporalmente participou avirtude do Eterno Padre, para gerar tendo Virgem, n. 26. & leg. A Graça, que Maria Santissima achou para nós, foy o mesmo Christo Authorda Graça, n. 29. Christo, não obstante a excellencia da uniao hypostatica, estavasubdito a sua Máy Santissima; e conlequentemente estavao sujeitos á patria potestade da Senhora a Graca, e mais bens elpirituaes de Christo, n. 32. & seq. Especialmente exerce

mais dignas de serem notadas. exerce a May de Deos esta potestade na distribuição da Graça de seu Filho, a qual a ninguem se communica sem ser por meyo desta Senhora, n. 34. Christo a fez deposito de todas as suas graças, para as dispender, n. 35. A Senhora deo mostras de que estimava em mais a graça para nósem seu parto, que para si na Incarnação; e em que sentido, n. 36. Dando-nosa Mây de Deosno parto o Author da Graça, o fazia mais para si, n. 38. Os sette OO. de Maria Santissima, que a Igreja celebra nos sette dias antecedentes ao do seu parto, erao os intimos desejos de nos dar já o Filho, que trazia em seu purissimo ventre, n. 38. O ventre de Maria Santissima era hum Ceo fechado com sette circulos: e sette OO, ou sette aspiraçoens o abrirao, sem o violar, para que o Filho nascesse, n. 30. Para conceber o Filho de Deos, se ouvirao a Maria Santissima difficuldades, antes que desse o consentimento; e para o dar ao mundo no parto, tudo nella erao desejos de o vernascido: e porque, n 30. Foy a Máy de Deos ornada, e enriquecida com a Graça por tres differentes modos: e quaes elles forao, n. 40. V. Conceição. V. Christo. V. Lagrimas, V. Rosario. V. Expectação do Parto.

S. Maria Magdalena, e Egypciaca.

A Magdalena, ainda depois de restituida à Graça de Christo, chorava o tempo que perdeo, quando o nao amou, S. XI. n. 2. Fezat-perissimas penitencias, para com ellas recuperar esse tempo, que esperdiçou, e deo ao mundo, n. 45. S. Maria Egypciaca sez asperas, e horrendas penitencias, para com ellas recuperar o tempo perdido

na vida que gastou em vicios, n. 47.

Merecimentos.

Os de Christo forao de infinito valor, S. I. n. 19. Ainda os que especialmente se applicavao por alguns particularmente determinados, erao meritorios para todos os homens, S. I. n. 19. 20.

Posto que sao muitos os exemplos da misericordia Divina em perdoar nossas culpas, nao nos devem servir de considencia para peccar, S. XIII. n. 13. Quando Deos detem a sua justiça, e usas de misericordia com os peccadores, obra hum milagre notoriamente grande, n. 15. & seq. Deos castigando mostra a sua misericordia; e quando desta usa, tambem dá mostras da sua justiça, n. 20. V. Redemptor.

Morte.

Christo temeo a morte, e.S. Bento a esperou sematemor, S. IV.

n. 10. Razao desta differença, Ibid. e soy maravilha grande, que ex
cede

Indice das coufas 544 cede as forças da natureza, n: 12.A victoria que se consegue do mundo, he arriscada atéo instante da morte. Ibid. Há de ser mais que homem, e mais que santo, quem triunfar da morte, n. 12. 13. V. S. Bento. A morte temeo a Christo, e para lhe tirar a vida, foy precizo que Christo a chamasse com a inclinação da cabeça, n. 17. Os Santos, ainda que por virtude de sua conformidade abração a morte, a não chamão, porque a temem, n. 16. S. Hilariao. depois de servir a Deos settenta annos, ainda temia a morte, e á saa; alma reprehendia, porque temia sahir deste mundo, Ibid. Vida que resiste a toda a recreação, he morte, n. 33. & seq. A morte dos pec-, cadores he pessima; n. 38. O meyo unico para ter morte de justo, he viver como santo, Ibid. V. Moyses. Os velhos não recuperão na morte o tempo que na mocidade perderao; porque para entao erra. damente guardarao o arrependimento das culpas, S. XI.n. 17. Quem, para a hora da morte reserva a recuperação do temp, que par seo, mais certamente perderá tambem os annos da eternidade celestial, n. 16. S. Agostinho desconsiava da salvação dos que vivendo desconfiados della, fó na hora da morte davaô finaes de arrependimento, n. 21. S. Cypriano lhes prohibia o Sacramento da Penitencia: excepto cazo de contrição extraordinaria, Ibid. Antiocho dava grandes sinaes de arrependimento na morte, e com tudo nao conseguio de Deos misericordia, n. 23. 24. V. Tempo. Moyfés.

A morte de Moysés foy deliciosa; e com tudo desejou a sorte de acabar como Aarao, S. II. n. 42. Da morte de Moysés duvidarao muitos; porque morreo, como se nao morrera, S. IV. n. 8. Moysés foy

figura de S. Bento, n 9.

Mundo.
Só vêce o múdo quem o traz debaixo dos pés, S.IV.n. 12. A victoria que se alcança delle, he arriscada até a hora da morte, n. 12. 13 No primeiro passo que S. Bento dava, para entrar no mundo, retirou o pé, n. 14. Tanto que Adaõ peccou, perdeo o mundo a formosura com que soy creado, S.IX.n. 25. & seq. No sim do mundo haverá hum geral incendio: e para que, n. 39. V. Deos. V. Peccado.

Andava metter os homens em saccos de resina, pez, e outras materias oleozas, e pondo-lhes de noite sogo, com elles se allumiavao as ruas, S. XII. n.22. Humo, he termo com que a natureza, ainda entre Barbaros, expresenta huma infinidade; porque huma grandeza, ainda que infinita, cabe em huma admiração, Ibid. Humo, he huma aspiração, que se dessaz quando se forma, S. VIII. n. 39. Os sette Oo de Maria Santissima, que a Igreja celebra nos sette dias immediate antecedentes ao seu parto, erao os ardentes desejos, que a Senhora tinha de dar aos homens o Filho, que trazia em seu ventre purissimo, n. 38. A virtude desette Oo, ou sete aspiraçõens de ardentissimos desejos, sizerao que do ventre de sua May Santissima sahisse o Filho de Deos, a

nascer temporalmente, n. 39.
Officio Divino.

A sua reza he a que nos Coros da Militante Igreja, saz consonancia com o louvor, que no Ceo perpetuamente se canta a Deos, S. VI. n. 4.

Padre Eterno.

Ao podendo, por impassivel, sentir a morte de seu Unigenito Filho, por elle supprio Maria Santissima com o seu sentimento, S. V.n. o. Carlos II. Rey de Hespanha supplicou á Sé Apostolica decreto, para nos seus Reynos se sestejar com Officio, e Missa Padre Eterno. Foy escuzada a supplica; e porque, S. VI.n. 7. He virtude particular, e nocional do Eterno Padre, gerar sendo Virgem huma Pessoa Divina, S. VIII. n. 12. & seq. Qual soy a virtude do Eterno Padre, que veyo sobre Maria Santissima no dia da Incarnação do Verho, Ibid. Em Christo depositou o Eterno Padre todas as suas graças, para nos serem por elle communicadas, n. 35. V. Rosario.

Pars.

A gloria dos Pays he honra para os filhos, e a honra destes he gloria para seus Pays, S. VI. n. 22. V. Pobres. Nao padecem os filhos, sem que se compadeção os Pays. S. II. n. 19. & seq.

S. Paulo.

Confessa que nao sabia, se na occasia o do seu rapto tinha a alma em seu corpo, ou se sóra delle, S. IV. n. 38. Os muitos, e gravissimos trabalhos, que padeceo por Christo, e pela Igreja, em satisfação de haver perseguido a Igreja, ea Christo, S. XI. n. 34.

Part. III. Mm Pec-

Peccado. Peccador.

Ainda com a certeza, se a poderá haver, de que o peccado ha de ser perdoado, basta a enormidade delle, para que ninguem o commetta, S. IX. n. c. Nem Deos poderá fazer que haja coula mais fea, e mais horrenda, que o peccado, Ibid. Tanta he a fealdade da culpa, quanta hea fermosura Divina. Ib. Sendo o Inferno a cousa mais horrivel, que concebe a nossa imaginação, o peccado ainda he mais horrendo, e mais abominavel, n. 6. Quem chegasse a ver o horrendo aspecto de hum peccado, segundo em si he; morreria de assombramento, n. o. No Horto suou Christo sangue, e agonizou, vendo a enormidade de nossas culpas, n. 10. O sangue ihe sahio pelos poros a esconder-se na terra, sugindo do horrendo aspecto dos peccados, que estavao representados na fantasia, e entendimento de Christo, n. 12.13. Vivem os homens muy descansados, quando cheyos de peccados; porque nao olhao para a enormidade delles, n. 15. Fealdade de huma alma, q está em peccado, quam grande seja, n.17. & seq. Aspecto horrivel de hum Soldado, que estava em peccado, n. 22. Vio S. Thereza huma alma em peccado, e o que nella mais admiração lhe causou, n. 24. Todo o mundo perdeo a formosura em que foy creado, e os aftrosa mayor parte da lua luz, tanto que peccarao os primeiros Pays, n. 27. & leq. O peccado destes foy commettido no oitavo diada creação do mundo, n. 27. V. Adam. V. Almaracional. V. Astros. V. Creatura. V. Deos. Todos os que peccao commutao a honra de filhos, e fervos de Deos, pela deshonra, e vileza deserem escravos, e filhos do Demonio, S. X.n. 2. Com qualquer peccado mortal provocamos a, justiça Divina a que por elle nos condene, logo que peccamos, n.6. Quem pecca, quanto he da sua parte, quizera que Deos nao visse o seu peccado, e para iso nao fora immenso: eque nao fora justo, para que pudesse de algums sorte faltar lhe com o castigo, n. 6: 7. & seq. Finalmente quizera que Deos não fora Deos, Ibid. O peccador, quanto ne da sua parte, e da sua vontade, tira a Deos a vida, quando pecca, n. 10. & seq. Escusa frivola dos peccadores, quando affim são arguidos, n. 13. & seq. Quam temeraria, e injusta he a considencia, que fazem os peccadores na Misericordia Divina, quando se deliberao a peccar, n. 13. & 14. Quam grave injuria, e deshonra commetto o ! peccador contra Deos peccando, pois provoca a Justiça Divina para que o castigue, n. 17. e muito mais, porque nao respeyta a pre-11.11

mais dignos de serem notadas. iença de Deos, para deyxar de o offender, onde sabe que está Deos presente, eo está vendo, n. 27. O peccador faz que Deos no castigo das culpas proceda como se fora servo, e nao supremo Senhor: e porque razao, n. 22. O peccador não só nega a Deos a gloria, e honra de ser ultimo fim de todas as creaturas; mas tambem lhe tira ( para pôrem si ) a excellencia de ser primeira causa, e primeiro principio, n.23. & seq Quem pecca crucifica segunda veza Christo; eem que sentido, n.25. O vicio mais depravado, e mais tolto se refrea, se entende que de alguem lerá visto quando peccar, n. 28. e os homens naô le refreao, nem se escondem de Deos, sabendo que os vê peccar, Ibid. V. S. Gertrudes. Confideração, elembrança da presença de Doos, efficaz remedio paranao peccar, n. 28. Mais temerario he quem pecca, sabendo que Deos o está vendo, que o Atheista peccando; porque nega haver Deos, &c.n. 29. Todos os que bem considerao o que he hum peccado, em quanto injuria, e deshonra feita a Deos, assenta que nella o que mais aggrava, he ser commettida em presença de Deos, n. 32. & seq. O mesmo peccado está persuadindo a quem o commette, que primeiro se retire da presença de Deos, antes que o execute por obra, Ibid. Com o arrependimento das culpas restituimos a Deos a honra, que lhe tiramos peccando, n. 38. O peccado ainda le faz para Deos mais abominavel do que em si ne, pelas insultaçõens, e irrisoens que o demonio saz contra Deos, quando nos vé peccar, S XIII.n. 35 & leq. S. Pedro.

Excesso de sua contrição, e lagrimas, com que chorou a sua culpa, em todo o resto de sua vida, S. XI.n. 44.

A certeza dese recuperar hum bem, que se perdeo, alivia a pena de sua perda, S. V.n. 29. & seq. Perda que se nao pode remediar, pede lagrimas irremediaveis, S. XI. n. 2 V. Tempo.

Pilar de Maria Santissima Māy de Deos.

Maria Santissima do Pilar se representou na Estrella, que appareceo a Jacob, e aos Magos, S. III. n. 6. Huma, e outra Estrella imitava a figura de hum Pilar, n. 7. & 6. O Sacramento he Pilar, em que descança, e se sustenta a Igreja, n 9 Com o titulo do Pilar he Maria Santissima huma ostentação da Eternidade, e Immensidade Divina, Ibid. Este titulo do Pilar gozava a Máy de Deos antes de todos os seculos, como se para ella naó tivera principio este titulo, n. 11. & seq. Varios symbolos, que representava o a Senhora do Pilar, Mm ii antes

Indice das coufas 148 antes que viesse ao mundo, n.17. Maria Santissima, antes de conceber o Filho de Deos, jáera venerada por May de Deos; e por Senhora do Pilar, antes de ser exaltada nelle, n. 17. & seq. O titulo do Pilar naó ha de ter fim, pois he eterno. n. 19. & seq. Com a invasaó dos Mouros acabaraó na Hespanha as Sagradas Imagens, e Templos santos, mas não o Templo do Pilar edificado por Santiago, nem outros, em que estavaó collocadas Imagens deste titulo, Ibid. S. Fernando Rey de Castella sitiando a Sevilha, para a ganhar aos Mouros, todas as noites entrava na Cidade, a orar, e adorar a Senhora do Pilar, cuja Imagem se conservava em hum Templo della, Ibid. Differença que ha entre o titulo do Pilar, e os mais titulos, com que a Máy de Deos he invocada, n. 21. O titulo, q Jacob levantou sobre o fepulchro de Rachel, era hum Pilar, que já figurava o de Maria Santissima, n. 22. A May de Deos subio ao Ceo exaltada em hum Pilar: e no Ceo está conservando o titulo de Senhora do Pilar, n. 23. Como pode ostentar se na Senhora do Pilar o attributo da lmmensidade, n. 26. & seq. A Senhora do Pilar enche o mundo com, milagres, e maravilhas, n. 30.31. A May de Deos com outros titulos, e invocaçõens he prodigiosa em certos Reynos, e Provincias; com o do Pilar he milagrosa em todo o mundo, e para com todos os que a invocaó, n. 32. & seq. Ainda que a May de Deos he a melma com qualquer titulo, com o do Pilar he com mais razao, e quasi por obrigação milagrosa, n. 36. & seq. Imagem da Senhora collocada em humaltissimo Pilar na praça principal de Viena de Austria, n. 35. V. Estrella. V. Magos.

Quem he Pay dos pobres se dá a conhecer nas esmólis secretas, que faz a pessoas recolhidas, e necessitadas, S. II. n. 16. 17. Naó necessita de ser rogado, para remediar a pobreza dos que reputa por filhos. Ibid. & seq. Quem se compadece dos pobres, e os remedêa sem que elles peçao, ou declarem a sua necessivade, mostra que he pay dos pobres, n. 20. 21.

Prelado.

Como devem prégar os Prelados, e os seus sermoens como devem ser, S. II. n. 8. Devem ser diligentes em examinar as vidas, acçoens, e causas do seus subditos, n. 23. & seq. Devem ter os subditos sempre como diante dos olhos; pois os tem sobre seus hombros para a conta, n. 25. Se o subdito se persuade que as suas acçoens se hao de por na noticia do Prelado, logo se conthem de todo

mais dignas de serem notadas. todo o reprehensivel procedimento, n. 27. & 28. A melhor prova da vigilancia do Prelado, he o theor da vida dos subditos, n. 29. 30. Não se agrada Deos dos Prelados, em cuja dissimulação achão os delictos abrigo; mas sim dos que para os crimes tem o castigo prompto, n.33. Por reverencia de Deos, em cujas causas obrao, devem os Prelados castigar com severidade os subditos delinquentes, sob pena de serem por Deos asperamente castigados, n. 35. & 36. Exemplos de fantos Prelados, muy severos em castigar, n. 37. Para hum Prelado, ou Bispo Regular, he grande consolação acabar a vida entre os seus Religiosos, n. 41. Exemplos de grandes Prelados, que antes da morte se retirarao de seus Bispados, e puzerao de parte os negocios delles, n. 41.

Presença de Deos.

V. Peccado.

Providencia.

Muytas vezes parecem conselhos de prudencia humana, o que são disposiçõens da Providencia divina, S. II. n. 40. The property of the section of the

Rapto, ou arrobamento.

Os raptos, ou arrobamentos, não sabemos de certo se a alma fica no corpo, ou se está sóra delle, S. IV. n. 37. S. Paulo expondo o seu rapto, diz que nao sabia se tinha a alma no corpo. ou fóra delle; n. 38.

Razias.

Razias e (segundo graves Authores) também Saul, por sim heroyco, e louvavel, tomarao justamente a morte por suas maons. nao querendo que nelles fizessem os Idolatsas alguns opprobrios, e irrizgens, em desprezo, e injuria do verdadeiro Deos, S. XIII.n 32.

Redempção. Redemptor.

A ingratidad dos homens para com Deos se saz ainda mais aggravante, por lhes haver dado o seu Unigenito á morte para os remir, não ulando desta misericordia com os Anjos, S. XIII. n.22. & sendo Deos tao digno de nossa adoração, e amor, só porque he Deos; por ser tambem nosso Redemptot, nos dá razoens mais fortes, e convincentes, para o amarmos, e servirmos, n. 24. O excesso da misericordia, que Deos usou com os homens, dando-lhes o seu Unigenito Filho para Redemptor, he sufficiente par ra de tal sorte lhes obrigar a vontade a servi-lo, ej amáilo, que Part, 111. Mm iii

nem lhes fique liber lade para o offendere, n. 26 & feq. & n. 29. & feq. Parece que talta a fé dos mysterios da Redempção em quem offende ao Redemptor, n. 31. O Judeo se póde escandalizar, e o Gentio se póde rir da Fé dos Catholicos, vendo que offendem a Christo, a quem confessa por seu Redemptor, n. 31.

Rosario.

He o modo mais excellente de louvar a Christo, e a sua May Santissima, S. VI. n. r. Christo ensinou, e deo principio a este excellente modo de orar, n 2. n. 3. As vozes do Rosario penetrao o Ceo, até chegar aos ouvidos de Deos, n. 3. S. Domingos foy o mais insigne propagador da devoção do Rosario: e o primeiro que o describuio pelos mysterios de que consta, n. 4. Porêm antes delle já na Igreja havia a devoção do Rosario, ou Psalterio Mariano: e segundo se entende, foy S. Bento o seu primeiro instituidor. Ibid. Com o titulo do Rosario celebra a Igreja tacitamente o mysterio da Coroação de Maria Santissima no Ceo, n. c. n. 8. O Rosario he para a Senhora huma coroa, de que ella faz grande estima. çao, ainda que no Ceo esteja coroada pela Santissima Trindade com tres coroas de mais preço, n. o. to. & seq. O mesmo Deos quer que sua May Santissima estime ser pelos homens coroada com o Rosario. Ibid. A Senhora algumas vezes foy vista descer do Cec, a coroar le pelos seus devotos com o Rosario, que lhe rezavao, n. 10. O Rosario, e seus mysterios se representao nos tres celebres montes da Palestina, a saber: Amaná, Sanir, e Hermon, n. 12.0 Eterno Padre coroou a Matia Santissima com a coroa do Poder, o Filho com a coroa da Sabedoria, o Espirito Santo com a coroa do Amor; e a Senhora dá mostras de que mais estima ser coroada com o Rosario, n. 13. He Christo a coroa, que offerecemos á May de Deos, quando lhe rezamos o Rosario, Ibid. Christo Filho de Deos he a coroa do Eterno Padre, e também he a coroa de sua May Santissima. Ibid. As Ave Marias, de que se compôem o Rosario, são flores de que tecemos a coroa de Maria Santissima, e cada slor he o mesmo Christo, n. 14. & seq. Ainda que nos tres ultimos mysterios do Rosario naó meditamos, em algum mysterio de Christo, basta que os primeiros doze pertenção a Christo, para que com elles dezeje sua May Santissima coroar-se; n. 16. & seq. A estes doze mysterios ajuntou Christo mais tres, que pertencem a sua May Santissima, para que esta com os seus proprios mysterios tambem fosse coroada no Rosario, n. 18. & seq. O Rosario tambem he coroa

Sacerdotes.

ha de ler rezado com pureza da alma, e hao de ser meditados os

feus mytterios, n. 34.

A S preciosas vestiduras do Summo Sacerdote no antigo Testamento denotavas a pureza, que devem ter os Sacerdotes da Igreja de Christo, S. VII. n. 38. Muytas vezes he Deos injuriado, e offendido no mesmo acto do santo Sacrificio da Missa, pela indignidade dos Sacerdotes, que o celebras, n. 38. & seq. Estes, quanto he de sua parte, novamente crucisicas a Christo, quando indignamente o offerecem em sacrificio, n. 39.

Sacramentos.

Cada hum dos Sacramentos da Igreja produz distincta, e diversa graça da que produzem os outros Sacramentos: e esta graçasaciamental inclue alguma especialidade sobre a graça santificante, nao sacramental, S. VIII. n. 22.

Sacramento, e Sacrificio do Altar.

O Sacramento do Altar he huma columna, ou pilar, em que se sustenta, e descansa a Igreja, S. III. n. 9 Christo o instituio, e nelle se fez de alguma sorte immenso, e de alguma sorte eterno, Ibid. Nunca ha de acabar este Sacramento; porque antes que o mundo acabe, lerao pelos Anjos trasladadas ao Ceo todas as Hostias ConMm iiii secradas.

752 Indice das coufas

fecradas, que estiverem na terra; e lá se conservaráo eternamente? m. 24. Naprimeira Igreja, de Adao até Christo, não houve Fé do Sacramento Eucharistico, S. VII. n. 2. Quando os Judeos ouvirao a Christo, que o seu corpo seria comida, eo seu sangue bebida, o ziverao por impossivel; emuitos dos Discipulos de Christo se escandalizarao de isto ouvir, e se apartarao delle, Ibid. Nao revelou Doos este mysterio á sua primeira, cantiga Igreja, porquese não dispunhao os filhos della com a Fé necessaria, para crerem tao alto mysterio, n. 3. Varias forao as figuras, que delde o principio do mundo representarad o Sacramento Eucharistico, mas nem por isso era vulgar a intelligencia destas figuras, n. 4. E ainda que não havemos duvidar, que a alguns dos grandes Patriarchas fosse revelado tao alto Sacramento, entre elles andava como em fegredo, porque não perigasse a Fénos que o ouvissem, n.4. A grandeza deste Sacraméto to se explica com admiraçõens, n. c. O mysterio do Sacramento he mais que incomprehensivel, e mais que infinito; porque excede a toda a admiração, n. c. No mysterio Eucharistico ha razão de Sacramento, e de Sacrificio: e em que consiste huma, e outra razao, n. 6. Deste Sacrificio resulta para Deos infinita honra; e deste Sacramento resultao inexplicaveis bens para os homens, n. 16. Só o Sacrificio do Altar he offerta adequada para Deos, n. 11. Nem Deos he digno de mayor honra, da que por este Sacrificio recebe. n. 11. & seg. Hum melmo foy o Sacrificio da Cruz, e do Altar, mas com differença da parte dos ministros de hum, e outro Sacrificio, n. 13. Por razao desta disterença o Sacrificio do Altar he omais puro, omais santo, e o mais excellente, que se podia offerecer a Deos Ibid. Tanto que Christo se offereceo no Sacrificio do Altar, deo por consummada a obra, para quevo ao mundo, n. 16. & seq.: e entao julgou, que Deos estava plenamente glorificado, n. 17. & seq. Do peccado de Adao diz a Igreja, que foy necessario o houvesse, n. 20; porque se este faltara, não haveria o Sacrificio do Altar, de que resulta para Deostanta gloria, n. 20 & seq. Christo, eo Homem são huma mesma cousa por virtude do Sacramento, n. 24. Quem commungaa Christo Sacramentado vive pela sua vida, n. 27. & seq. No Sacramento nos dá Christo a sua Divindade, n. 32. O Sacramento do Altar he huma extensão dos mysterios da Incarnação, e Trindade, n. 33. Parece que Christo, por honra sua, tanto quiz exaltar os homens ( cuja natureza unio a si na Incarnação ) que os fez huma só cousa comsigo, por virtude do Sacramento Eucharistico, n. 34. & leq. Efte mais dignas de serem notadas.

Este Sacramento he o coração de Deos, n. 36. Os que não frequenta a mesa do Sacramento, não tem Fé dos grandes bens, de q voluntariamente se privao, n. 40. & seq Summa desgração, e temeridade he receber a Christo Sacramentado sem a devida preparação, n. 43. & seq.

Saul.

Está em opinioens se Saul se salvou, ou perdeo: e graves Authores entendem se salvou, S. XIII. n. 32. Como podia entrar a reyenar, sendo de hum anno? S. XI. n. 8.

Serpente.

Qual era a virtude, com que vitta a Serpente do deserto, exaltada por Moysés, sarava das mordeduras, S., III. n. 38.

Foy creado em o dia que conresponde a vinte e hum de Março, e no mais alto Zenit do quarto Geo. No mesmo dia consumma o curso do gyro, S. IV. n. 3. O Solsó na apparencia nasce, e morre, Ibid.

Soledade.

Como se pode remediara pena, e affliçao de huma soledade, S. V.

n. 11. & seq. Quem seafflige na soledade, sente alivio perdendo a memoria do que está ausente, n. 18. O mayor tyranno para huma alma afflicta, e solitaria he o entendimento proprio, com os discursos, e poderaçoens que saz, n. 28. Quem suspender os discursos do entendimento, achará alivio em sua afflicção, e soledade, Ibid. V. Mariz
Santissimo May de Deos.

Tempo.

A Perda do tempo he a mais sentivel, a respeito de todos os bens da natureza: e tambem, em algum sentido, mais deploravel, que a perda da Graça, S. XI.n. 1. & 2. A Magdalena, ainda depois de restituida á Graça de Christo, chorava o tempo que nao empregou em amálo, Ibid Questa o celebre entre os Fisosofos: Se poderá Deos sazer que o preterito nao seja preterito, nem tenha já passado, n. 4. O tempo, que huma vez já soy, póde novamente tornar a ser, n. 4. & seq. e porque meyo, ou porque modo, n. 6. n. 8. & 11. Varios exemplos, com que se saz perceptivel a innovação, e recuperação do tempo já passado, n. 7. Saul era de hum anno quando começou a reynar; não porque não tivesse mais annos, mas porque a innocencia da vida o restituia ao tempo da infancia, n. 8. O mesmo póde obrar

Indice das coufas de l'antiobrar em nós a innocencia, e a contrição das culpas, n. o. 10. O Prodigo melhorando a vida, inteyramente recuperou os annos, que deo aos vicios, Ibid. Quem inultilmente deyxou passar o tempo, por meyo da contrição, e emenda da vida, póde impetrar de Deos outro tanto tempo, e mais ainda, n. 11. Os que dilatao a recuperação, e restauração do tempo perdido, mais certamente perderão os annos da eternidade celestial, do que restaurem os annos temporaes perdidos: e porque, n. 15. & 16. & seq. Só do tempo, e hora presente podemos dispor para recuperarmos, e restaurarmos o preterito que esperdicámos, n. 32. E se este negocio puderamos nos anticipar aesta hora em que estamos, o deveramos anticipar, n. 33. & seq. Os que pertendem recuperar o tempo, q perderao, nao basta que aproveitem o presente, e futuro de qualquer sorte: he preciso que entrem a obrar tambem o que deyxaraô de obrar no tempo que perderao, n. 42. & seq. Exemplos que assim o provao, n. 44. & seq. V. Auxilios, V. Morte. V. Vida.

S. Thereza.

Vio huma alma em peccádo: e o que nesta vista mais admirou a Santa, S.IX. n. 24.

Tobias.

Tobias, e Anna, pays de Tobias o moço, com a esperança de que tornariao a ver o filho, aliviarao a pena da sua ausencia, S. V. n. 30. Nao chegando o filho no tempo, em que o esperavao, chora-rao sem remedio a perda, que suppunhao, do filho, Ibid. As lagrimas, que chorou a Máy de Tobias, erao irremediaveis; mas a sua pena, havendo lagrimas, era remediavel, 43.

Velbice.

Roganao-se os moços, que guardao o seu arrependimento, e reformação de vida para a velhice, S. XI. n. 25. & seq. Principalmente quando ninguem tem certo chegar ao dia de amanhãa, n. 26.
& seq. E quando a velhice nos estivera certa, sempre seria reprehensivel reservar, para bem viver, humas reliquias da vida, que talvez nem
servem para viver mal, Ibid. A mesma contingencia de se chegar, ou
não, aosannos da velhice, nos incita a aproveitar para a salvação os
annos da mocidade, n. 28.

Vida.

Vida, que recuía toda a recreação, he morte, S. IV. n. 33.& feq. Para tal vida he preciza muita graça de Deos, n. 36. Das Escrituras se colhe, que o viver ajustadamente he seguro meyo para se conseguir de Deos, que mais nos dilate a vida, S. XI.n. 11. O tempo da nossa vida ordinariamente he regulado pelo merecimento das nossas obras, n. 12. A vida se abbrevia em pena de se viver mal, n. 29. Ainda que a muitos vivendo mal, se lhes dilata a vida, para seu mayor castigo, n. 31. Em todo o tempo, fallando absolutamente, se póde o peccador arrepender; mas nas devemos duvidar, que o prazo do arrependimento nas he igual para todos: porque a huns quer Deos esperar em mais tempo de vida, e a outros em menos, segudo os decretos desua incomprehensivel vorade, n. 37. & seq. Casos notaveis acotecidos, que assim o provas, n. 39. V. Arrependiments. V. Tempo.

# FINIS.



R.B. Rosenthal Jan Harrist of the same of the same 17 Sept., 70 State will a some in a some of the state of the First the figure of the first the fi 98 ( 67 %) names Outrodis, Outrodis, no less than the second ार प्रसार के किंद्र के लिए के किंद्र के ஆக்ளூற்கு கொடிக்கின் இரு மார்க்கின் இருக்கின் MOST THE SECTION AND THE SECTION ASSESSMENT OF THE SECTION AND THE SECTION ASSESSMENT OF THE SEC . ا ا ا ا ا ا to the state of th CIMIS

