

2611.



#### TAYLOR INSTITUTION.

BEQUEATHED
TO THE UNIVERSITY

RV

ROBERT FINCH, M. A. of BALLIOL COLLEGE.

1300b f. 13



.

•

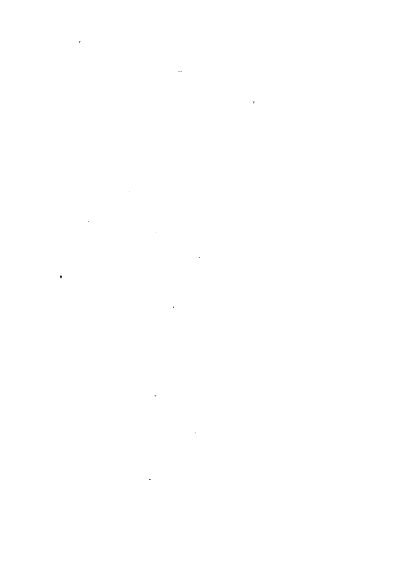
,

-

• .







## SERMĀO

CONTRA O FILOSOFISMO

, DO SECULO XIX.º.

PRE'GADO

N A

IGREJA DE S. JULIÃO DE LISBOA

NA QUINTA DOMINGA DE QUARESMA DO ANNO DE M. DCCC. XI.

PO'B

JOSE' AGOSTINHO DE MACEDO.

Prégador do Principe Regente Nosto Senhor.

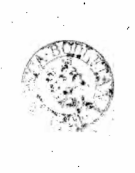


#### LISBOA, NA IMPRESSÃO REGIA.

1811.

" Com licença.

Vende-se na loja de Desiderio Marques Leão, ao Calhariz N. 12.



### ADVERTENCIA

NÃo he muito proprio de hum Sermão hum Prologo, mas os ataques reiterados dos meus gratuitos inimigos me tem obrigado a prevenir o Público em qualquer composição minha, ainda que seja de puro divertimento, e he muito mais indispensavel huma preliminar advertencia em composição tão séria como he este Sermão, no qual faço triunfar a Religião dos ataques do moderno Filosofismo. E para compôr este Discurso, seria licito ler alguma coiza! Pares ce que sim, e que sem hum profundo conhecimento dos escritos dos Apologistas da Religião Christă não poderia nem levantar . planta do presente edificio. Cer-

A 2

tos estouvados se atrevêrão à lançar-me em rosto, que roubava Antonio Vieira para compôr meus Sermões. Ora pois abatamos este importuno Fantasma de Vieira, e rebatamos esta livre calumnia, e dita por quem nem leo Vieira, e só ouvio dizer que Raynal fallára de hum Sermão deste Jesuita pelo bom successo de nossas armas contra as de Hollanda. Saibão pois que eu, que componho hum Sermão como o presente, não necessito de Vieira, que não tem hum · só discurso, onde se ache huma instrucção christã, e que o desprezei com todo o meu coração depois que li o principio de hum Sermão de Mandato prégado na Capella Real no anno de 1655, e neste principio estas escandalosas palavras = Tomo 4. pag. 358. § 379. col. 2. regra 4.: Este cavallo branco be a sagrada Humanidade de

Christe: A Nunca mais o detestavel Vieira.

Ora como até nos doirados domicilios da crapula, e ociosi- dade, onde a libertinagem ousa levantar a voz contra a Religião, torpissimos ignorantes fallão de Sermões, e dos meus Sermões, saibão estes Gazetaes eruditos, que para compôr este gravissimo Discurso eu li, e estudei.

- 1. S. Gregorio Nazianzeno, Orat. cont. Jul.
- 2. S. Fulgencio, De Fide ad Pet.
- 3. S. Cyrillo, Cath. cont. Juli.
- 4. O Cardeal Gerdil, Impug. do Emilio.
  - O mesmo, Introducção ao estudo da Religião.
- 5. Mazoti, Discursos contra a Incred. T. 2.
- 6. Vascelchi, Provas do Christ.
- 7. Roberti sobre a leitura dos Liv. de Methafysica.

# oro La Predication.

Não posso ser mais ingenuo: estas são as fontes: o Discurso he meu, as provas dos santissimos, e doctissimos Mestres do Christianismo.

## SERMÄO

CONTRA O FILOSOFISMO.

DO SECULO XIX.

In malevolum animum non intraibit Sopientia.

Sap. Cap. 1.

Não ha, nem pode haver coize mais aborrecivel, e mais detestavel aos olhos da boa razão, que a entonada soberba de hum malevolo ignorante. O homem sisudo não pode olhar sem indignação para essa interminavel cohorte dos que neste seculo se dizem livres pensadores, quando contempla o soberbo, e ultrajante gesto, ou amargo surrizo com que elles

olhão para o homem de bem, que fiel a seus principios, e consequente em sua crença, e conducta, respeita sua Religião, e a reconhece divina em sua fonte, e sua origem. Deste rizo, e deste soberbissimo signal de huma ultrajante compaixão, quantas vezes tenho eu sido testemunha, e tambem objecto no meio desta Capital! Eu julgava que apenas aconteceria isto no meio das praças da nova, e mais prostituida Babylonia, mas eu o vi realizado também em Lisboa. Se o medo, e o terror de hum justo castigo continha, e exteriormente refreava estes estólidos motejadores no centro de hum Governo Catholico, e vigilante, elles deixárão cahir de todo a más-. cara, e mostrárão sem pejo a impudentissima face em quanto sentimos o ferreo jugo do cáos revolucionario, que nos invadio, e tyrannizou por nove continuos mezes. Então, então esses malevolos academicos do segredo, e das visagens, imaginando, vertiginosos, zillusos, que havião levantado, e firmado o estandarte de sua nem realizada, nem possivel liberdade, insultárão os verdadeiros fieis, e os taxárão de fraqueza, e pusillanimidade, e os titulos menos affrontosos que lhes davão, erão os de fanáticos, crédulos e supersticiosos. E quem serião estes miseraveis enthusiastas? Por ventura alguns Celsos, Jamblicos, ou Profirios doctos, e profundos Filosofos successores em Athenas, e Alexandria daquelles famosissimos oraculos do Epicurcismo, e Platonismo? Algum daquelles que apoiados com a incredulidade, e poder de hum Impetante como Julianno pertenderão com seus escriptos, e doctrina solapar os alicerces do nascente Christianismo?. Seria honrar, e desvanecer excessivamente estes átomos de sabedoria, se eu os comparasse a tão formidaveis. e terriveis talentos da antiguidade. São verdadeiramente huns átomos, e perdidos no espaço immenso dos malevolos; huns obscuros adeptos do Uluminismo cobertos: agora de hum ri-

dieulo eterno com os contrarios effeitos daquellas a que elles chamavão profundas theorias de moral, e de politica : esmagados agora debaixo do pezo das vergonhosas derrotas do monstro em que confiavão, e que por cerso ignora sua existencia, e do qual não podião, como a experiencia lhes diz, esperar mais que opprobrios, ferros, escravidão, e morte. Huns famintos, mas vaidosos mendigos, que esperavão entrar na divisão da preza dos sanguinarios Tigres, cuja avidade, e cobiça insaciavel até se rouba a si mesmà para se saborear no roubo, e não haver intervallo neste seu natural exercicio: huns ociosos perennes, que nesses asilos da embriaguez se assoalhão a si mesmos por fortissimos espiritos, e não deixão a bocas alheias a trombeta de sua fama, e do renome de seus relevantes, e sublimissimos engenhos, homens finalmente, que sem mais estudo, sem mais Universidade, sem mais applicação, sem mais livros que o Monitor, sem mais academias

que as conferencias das trévas nos suba terraneos da crápula, e das enigmatia cas, e symbolicas ferramentas, ousão clamar, que nos os verdadeiros fieis; acreditando, e respeitando nossos santos, e adoraveis dogmas, não faze. mos de nossa natural razão aquelle uso que podiamos, e que deviamos fazer. Que dando-nos a Natureza olhos para ver, desgraçada, e voluntaria: mente nos fazemos cégos; e que querendo ser humildes, e obsequiosos crentes, nos tornamos pessimos raciocia nadores, que a nossa crença faz resi valar a dignidade do ente pensador para a classe do bruto, que deshonra a húmanidade, sepulta, ou estraga o mais precioso talento que nos déra o Creador, que vergonhosamente nos elassificamos abaixo dos animaes rua des, acima de cuja esféra estavamos constituidos pelas faculdades intellectuaes. Eis-aqui o que eu mesmo escutei, o que eu mesmo soffri; e ouvindo discorrer tanto a estes livres pensadores, nunca pude arrancar de

edas eloquentissimas linguas a causa; e o motivo desta tão filosofica accusação. Mas estas idéas ôccas expostas em sesquipedais expressões, que parecem destiladas pelo vagaroso, e en-fatico intervallo que ha entre huma, e outra, e apoiadas com os estrondosos nomes de Raynal, Voltaire, e Helvecio, e proferidas diante da ju-ventude inconsiderada, ociosa, e irreflexiva, obrigão a se formar de nós aquelle conceito, que se fórma de hum rebanho de animaes brutos, e estupidos que se despenhão, e precipitão cégos por aquelles combros por onde vêm arrojar-se o primeiro, ou por onde os chama o silvo de hum pastor, ou a sombra de huma vara. Aquelles que assim nos tratão, e insultão são acclamados, e tidos em conta de espiritos pensadores, amigos do bomeiso, e defensores da verdade, e até redemptores da oppressa razão, que sabem magistralmente purgar-se a si, e aos outros de preoccupações defendendo-os dos ataques da ignorancia, do fanatismo, e infantil credulto dade.

Não sei, Senhores, se podereis ter ouvido em paz, e sem se vos desprender o fogo da ira, e da indignação, coizas tão vís, e tão affrontosas; mas socegai, que talvez seja este o dia do triunfo mais illustre da nossa Fé contra o Filosofismo do Seculo XIX. En vos amo, prezo, e respeito tanto como a verdade, e discorrerei de maneira que empenhe todas as forças da razão, e da eloquencia, e farei que tão escandalosas vilanias se não digão mais, ou se não digão impunemente aos verdadeiros fieis. Mas porque caminho dirigirei eu os passos do entendimento a esta baliza? Os apologistas. da Religião nada tem até agora omittido: são conhecidos seus escriptos. Holland, e Valceschi respondêrão a Mirabaud, Bergier a Freret, Abbadie, e Hautevile a Wolaston. A Celso respondeo Origenes, a Juliano S. Cyrillo, a Profirio o maior de todos os Oradores, Nazianzeno: eu rent

ponderei a todos. Os modernos Incredulos não são mais que serviz, e miseraveis éccos destes antigos sofistas: e crêde que tem mais pezo, e força hum fragmento de Profirio, ou de Celso, que toda a supposta, formidavel artilhar a encyclopedista : e hum Occelo, e hum Timeo mais que o confusissimo systema da Natureza. Estando pois todas as varedas batidas, e todos os meios empregados, eu não posso dizer-vos que seguirei hum caminho novo, seguirei o mais plano, obvio, e descoberto, e que possa ser pizado até pelos entendimentos menos agudos, e penetrantes sem o afan de profundas especulações. Eu confrontarei o uso ou emprego da razão natural, que fazem os verdadeiros fieis com o uso, e emprego, que da mesma razão fazem os incredulos. Constituirei de huma parte estes estrondosissimos panegyristas, e redemptores da razão, que segundo elles dizem, e assoalhão, lhes serve para wer, e conhecer todas as coiras sems

ter necessidade da Fé, e que desprezão, ou regeitão magistralmente tudo o que ou não comprehendem, ou não vêm com a mesma razão. D'outra parse constituirei os verdadeiros crentes es mais rendidos, e sugeitos ás suas decisões, e mais apartados do espirito de duvida: e comparando, ou confrontando hum com outro partido; fazendo entrar em fechado campo os humildes, e simplices crentes com os soberbissimos e eruditissimos Sofistas como víra o vale de Therebintho de huma parte hum Gigante, e d'outra parte hum joven pastor, farei ver, e conhecer victoriosamente a qual dos dois convenha o brazão e o timbre de fazer uso, e o melhor uso das faeuldades intellectuaes, qual dos dois honre, ou qual avilte a razão, e a humanidade, e qual dos dois mereca a compaixão como enganado, e obtuso, qual seja digno de louvor como atihdo, e consequente.

Conheço, Senhores, que a vanta-

mará evidentissima com o meu Discurso, e tambem conheço que assim como os mysteriosos das vizagens, edus signaes da esquadria se obstinão em planos de profunda tactica e politica sublime para igualizar, republicanizar, domocratizar, e fraternizar o Mundo depois que elles mesmos, e. não outros, o encadearão aos pés do monstruoso despotismo de hum obscuro aventureiro, sem que se envergonhem nem do mesmo ridiçulo de que estão cobertos; tambem para se vingarem da yerdade que lhes dér nos olhos, se obstinarão ainda mais na impostura ; e no engano. Se algum destes miseraveis existe no meio deste immenso auditorio, e se tem trazido para aqui o compasso para medir o que não entende, esperando escutar as frazes do neologismo de seus ridiculos periodicos, eu lhe peço, que se digne hum pouco de desfranzir as arqueadas filosoficas sobrancelhas, e ouvir por hum instante hum Christão desapaixonadamente, e desenganara

se-ha, que só no seio do Christianismo, e no regaço da Fé se acha o Orador sublime, o Filosofo profundo, e o homem da razão, e da verdade.

#### DISCURSO.

Dizem pois os mysteriosos censores, e não tem jámais deizado de o repetir o mais insignificante folheto da escola tenebrosa, que nós os Christãos nem fazemos, nem queremos fazer uso de nossa razão natural; que quando se trata dos mysterios da Religião, accreditamos, e emudecemos; que não damos conta aos outros homens dos motivos da nossa fé; que conservamos como encadeadas as faculdades racionaes, e intellectuaes sem entrarmos no conhecimento analytico destes mesmos motivos. Tal he a primeira calumnia, que envolta em respector deste sem entrarmos no conhecimento analytico destes mesmos motivos. Tal he a primeira calumnia, que envolta em respector deste sem entrar calumnia, que envolta em respector deste sem entrar calumnia, que envolta em respector de se en conservamos motivos. Tal he a primeira calumnia, que envolta em respector de se en conservamos con conhecimento analytico deste en calumnia, que envolta em respector de se en conservamos con conhecimento analytico deste en calumnia, que envolta em respector de se en conservamos con conhecimento analytico deste en calumnia, que envolta em respector de se en conservamos con conhecimento analytico deste en calumnia, que envolta em respector de se en conservamos con conhecimento analytico de se en calumnia, que envolta em respector de conservamos con conhecimento analytico de se en conservamos con conhecimento analytico de conservamos con conhe

٥.

bombantes periodos, sahio do famoso: Club de l'olbac, e havia de muitos annos antes apparecido no impio Livro O Militar Filosofo; tal he o primeiro improperio que vem na vanguarda dos impugnadores, e refutadores analyticos da verdade da Religião, Christa. Tal he o principio puerilmente rebatido até ao enjôo. em tantos livros de identica substancia, de identica doctrina, e até de titulos identicos, e que já desafião a irrisão do homem sisuao, vendo que aquellas cégas, e tenebrosas Toupeiras não sabem mais que hum caminho subterraneo; Systema da Natureza; Filosofia de Natureza; A Natureza; Religião da Natureza; Codigo da Naturcza; Moral da Natureza. Tal he o grande achado com que se esmaltão os noventa e nove volumes do palavrosissimo Sofista de Fresney. A estes malevolos oraculos, em que 'não cabe a sabedoria, en poderia já dizer as masmas palavras que o Marsyr Luciano disse em Antiochia 20 20berbo Proconsul: Sabe, que nos con Christãos não nos dirigimos, e levamos como tu julgas por hama indisputada, e paternal tradição como fazemos teus Filosofos. Deos le o Auctor da nossa crença, e Deos nos falla de Deos. (Euseb. Hist. Eccl. Liv. 9. c. 6.) Isto poderia fazer emudecer os monstros, mas comecemos de mais longe.

Sabei, ou não o affecteis ignorar, que os primeiros annunciadores do Evangelho, tiverão á frente dentro em Jerusalem os mesmos Hebreos incres dulos, e pertinacissimos, e que a estes mesmos Hebreos se disse, e se provou, que o alimento da nova crença em o Christianismo era muito racios navel. Sabei, ou não o affecteis ignorar, que o mesmo Apostolo, que havia sido perseguidor, fallara ao Areopago de Athenas, e aos Filosofos de: Roma, e que dissera, que o obsequio 🔑 que nosso entendimento fazia á Fé. era muito racionavel. Por ventura or Arcopago de Arlienas, celebradissimo por sua sabedoria, e prudencia, e 🖦

Academias da douta Gre ia, e sobemi bissima Roma erão ajuntamentos de gente escolhida, du capaz de se deixar embair de admiração pela doctrina de Paulo, e de abraçar sem escrupuloso exame, e sem huma muito filosofica discussão os elevadissimos mysterios. que elle lhe propunha? Que injustiça he esta dos fataes encyclopedistas, e seus adeptos, cujas ramificações se estendem ranto pelos domicilios da crápula, e politica desta Capital! Porque alguns humildes idiotas, e medrosos dos astutos, e capciosos sofismas emudecem aos altisonantes nomes de Pitaval, e Raynal, ou dizem simplesmente que accreditão, fazer commum a todos, e até a mim, esta linguagem, constituindo de seu plenissimo poder ao som de altas punhadas nas marmoreas bancas huma enorme distancia, e huma irreconciliavel inimizade entre o discorrer, e o accrediear! E se eu vos fizer ver, oh malevo'os, e incapazes da luz da verdadeira Filosofia, que nenhum dos Fi-

sofos antigos, e modernos fez tanto uso da natural razão em seus principios, e opinides, quanto faz em sua Religião hum verdadeiro crente? E se pelo contrario eu vos mostrar com evidencia que não existe hum individuo, que menos empregue a razão, ou que a empregue mais despropositadamente que hum incredulo do estupido rebanho dos fortes pensadores? Eu já poderia cortar de hum golpe a grande questão, constituindo-vos diante dos olhos a pueril differença dos innovadores em materias puramente Filosoficas, e perguntar-vos se he mais chegado á razão o systema de Taliamed, ou o de Delisle sobre a formação do Universo, e producção das creaturas, se a cosmogonia de Moisés? Se he mais conforme aos dicranres da razão natural o systema de Buffon, que pertende, que huma pancada dada por hum Cometa no corpo do Sol, das lascas que saltárão se fizerão todos os globos que em torno delle girão com tão compassados . . do mesmo Sol; e dos astros pela voz de hum Deos Omnipotente como nos declara Moysés? Mas deixemos por agora esta confrontação de objectos particulares para procedermos com methodo em materia de tanto momento, e consequencia; e conheceremos quaes sejão os cégos, e os inconsequentes.

Eu me persuado que estes zelosissimos Apostolos da razão não são tão
encarniçados inimigos da crença Chrisetá, que em odio da mesma crença
queirão abolir, e exterminar de todo
en mesma fé humana; nem se poderia
entrar em argumento com estes filosofantes, se negassem este primeiro,
e evidente principia: e tambem me
persuado, que se não póde imaginar
hum homem nem mais irracionavel,
nem mais infeliz do que aquelle, que
vivesse com o firme presuposto de não
dar jámais credito a outro homem,
que falle, ou escreva, salvo se sua escritura, e suas palavras não forem immediatamente apoiadas com o actual,

e perenne testemunho dos sentidos. E se he bom uso, segundo lhes oiço dizer, aquelle que se faz da razão husmana accreditando os homens que fallão, ou escrevem, julgo, que não di-งลือ , que he mão uso aquelle, que se faz da razão accreditando a Deos. En creio, que este será chamado por elles mesmos o uso mais perfeito, mais excellente que se possa fazer da faculdade racional, pois vên, que assim discorrêrão, e praticárão não os idiotas, e simplices crentes, mas hum Newton, hum Locke, chum Pascal. Sim, dizem os mys:eriosos, ou ridiculos iniciados, se esse Deos existe, e, se acaso existindo, esse Deos fal-·lou... Não se dêm tanta pressa, Sonhores, eu sei que até esses limites chega toda a sua subterranea, tene-·brosa, e escondida illuminação. Trataremos aincia destes dois grandes objectos, por agora bastará ver, que se os pensadores fortes acreditão mais os homens que Deos, e se nos acredisa--mos mais Deos, que os homens ...

mos da nossa parte huma incomparavel vantagem, e igual aquella que tem hum homem de bom siso sobre hum varrido mentecapto. Creio, que 6sta. duvida dos mysteriosos umbriferos sobre a demonstrada existencia de Deos, he huma especie de espantalho, que me tem querido pôr, pois o mais su--perlativo Veneravel, e o do mais empinado cabeço do Libano, sabe muito bem, que hum verdadeiro Atheismo depois de se haver sofisticado tanto, ao menos para o estabelecer como provavel, em os dois confusos volumes do inintelligivel Systema da Natureza, segundo a confissão até do mesmo Vanmi, e Spinosa, he hum verdadeiro delirio. He justo, que os Senhores politicos tenebrosos procedão, e argumentem de boa fé, e que não saião de suas trincheiras, que são as do Deismo, e não as do Atheismo, e presuposta a verdade que elles absolutamente se não atrevem a negar, que existe hum Doos, cujas provas a priori até agora não tentadas, cu produzi-

rei bem depressa em hum Tratadoparticular, para consolação da razão. humana; eu me não devo obrigar agorasa outra demonstração mais, que á demonstração de ter fallado aos homens. E quantas vezes, e de quantas maneiras tem elle fallado destes dogmas, que nos accreditamos, e desta Religião, que nos professamos? Por que meios tão maravilhosos, tão estupendos não tem elle annunciado aos mortaes seus profundos mysterios, as Leis, e os Decretos de sua immortal vontade? Fallou primeiro muitos ser culos antes pela lingua, e pela penna. de alguns homens, que tão exactamente annunciárão, e descrevêrão os futuros acontecimentos desta Religião, e do seu Auctor, bem como os mais imparciaes, e fieis Historiogic fos descrevem os factos presentes, ou á pouco acontecidos debaixo de seus mesmos olhos: e estes futuros acontecimentos pontualmente verificados, além de serem contingentes, erão destituidos, (conforme a capacidade do en-

tendimento humano) de toda a apparencia, e probabilidade de se verificarem: oppostos a todos os raciocinios, a todas as conjecturas humanas, a todo o systema dos tempos em que se escrevêrão; e além disto repugnantes entre si, como são repugnantes, e apparecem contradictorios em huma mesma personagem, em hum mesmo culto; pobreza, e grandeza; exaltação, e ignomima; throno, e patibulo; desterros, e conquistar; estragos, e multiplicação; perseguições, e victorias. Fallou em segundo lugar, pela boca de seu mesmo Filho, pondo por elle fim evidentissimamente á primeira alliança, e juntamente ao Altar, ao Sacerdocio, e ao Principado de huma lei figurativa, e só permanente antes da realidade: e dando principio nelle, e por elle á nova alliança, conductora de verdadeiras bencãos a todas as ·Nações, conforme os clarissimos varicinios de todos os Profetas. Fallou com a voz de huma grande parte do Mundo, que passou rapidissimamon-

te do culso idólatra, que era a Religião dominante, e quasi universal á crença Christa; dos encantadores deleires á temperança Evangelica; das soberbas riquezas á desprezivel pobreza; do ambicioso commando á humilde sugeição, bastando doze homens simplices, e ignorados para fazerem esta moral revolução por toda a parre do immenso Imperio Romano. Fallou com a voz de huma grande mulridão de homens literatos do Gentilismo, que conhecendo, sentindo, e admirando a santidade desta Religião. e a sublimidade destas doctrinas, julgárão huma rematada loucura sua antiga sapiencia, e se tornárão como hum Justino, de Filosofos Pagãos em Theologos, e Mestres do Christianismo. Fallou finalmente com o sangue de hum numero portentoso de Martyres, cuja constancia acompanhada sempre de hum silencioso, e pacifico soffrimento excede todas as forças da humana natureza, nem cabe nos confins da humana Eilosofia.

Agora eu vos pergunto , ó espisitos incredulos, ó mysteriosos pensadores, grandes columnas dos Liceos centraes, e dos Printaneos universaes, ó eruditos profundos em Monitor, e mais nada; ó estupidos sequazes do Filosofismo Wandalico, e revolucionario, quem vos tem fallado, quem vos tem feito pensar, e crêr cousas contrarias aos principios, e dictames desta minha fe, na qual se observa, é se escuta manifestamente a palavra de hum Deos, que fallou aos homens? Nos somos iguaes nisto so: Eu creio, vos accreditais. Porém nos somos differentes nos motivos, nos auctores, nos testemunhos, eu, da minha crença, vos da vossa incredulidade, e futilissimas duvidas. Dizei-me pois, quem sejão aquelles que vos tem fallado de viva voz, ou por escriptura? Ah! vós vos correis, e envergonhais de os nomear! Tambem eu me envorgonho, e corro de proferir seu nome, para que não julgue, ou se não persuada algum idiota dos doirados arapulosos.

domicilios de Lisboa; que eu me digne de instituir huma confrontação entre os vossos mestres de Fé, e os meus. Seria fazer o mais injurioso parallelo nomear Freret, Boulanger, Diderot, e d'Alembert, e depois os mais sublimes Profetas, e os Santos, e doutissimos Mestres do Christianismo, ainda no seu berço, como hum Origenes, hum Athanazio, hum Tertuliano, e hum sublimissimo Nazianzeno. Direi somente em geral, que estes Coriféos, Enciclopedistas, e Oraculos do Filosofismo são crentes de propria invenção, e mestres de proprio moto, trepados em pestilenciacs cadeiras, mestres sempre flucruantes, sempre incertos, sempre discordantes entre si, sempre contradictorios comsigo mesmo como hum Jaques, que em huma pagina exalta o Evangelho como huma producção divina, e logo n'outra pagina o deprime como hum parto da simpl cidade, e do Fanatismo: mestres, que e de sua crença ou de seus zofismacicos escritos dependesse o mais paqueno, e o mais insignificante negocio domestico de seus discipulos, ou alguma de suas terrenas vantagens, en fico que a todos os de sua escola pareceria summa imprudencia fazer-se incredulos nobre a sua honrada, e

scientifica palavra.

\* Mas não he este o lugar para esta discussão, he tempo sim de confrontar uso de razão com uso de razão; o uso que eu faço com o uso: que vos fazeis, ou vos considereis como discipulos, ou vos assoalheis co mo irmãos terriveis, e veneraveis: e se esta disputa terminar em desvantagem vossa, sereis obrigados a confessar racionavel a minha fé, depois que tantas vezes a tendes escarnecia: do, e me tendes provocado, e até: reprehendido como rebelde ao bom sizo, como desprovido de razão, e até ingrato á humanidade. E porque? Oição este porque os Povos mais edivagens, e inculsos da terra, e digáo senão he nova até entre elica tanta extravagancia, e tanta brutaliodade! Porque a despeito de hum are: bitrario fabricador de systemas, de hum arguto, e sagaz filosofante, de hum fantastico pensador, tenho dado credito, e o dou ao Supremo Ser, á Suprema, e primeira verdade, que fallou em todos os Seculos, que fallou em todas as lingoas, que fallou em sua propria pessoa, ensinando-nos: por si mesmo dogmas unidos, e lio gados entre si com hum laço maravis lhoso, e, se nem todos são accessiveis ao entendimento humano, são a todos conformes aos dictames da res: cta, e natural razão.

O que acabo de dizer, que a minha fé, e a minha crença tem alguns artigos que parecem inacessiveis ao entendimento, humano desabafa als guma cousa mens implacaveis accusadores da consternação, e aperto em que os lançou a primeira parte da indicada confrontação: porque, se he verdade, dizem elles, como eu confesso, que a Religião tem alguna accesso, que a Religião tem alguna accesso.

gmas não perceptiveis ao entendimento humano, eis-aqui porque eu Christão, a respeito dos mysterios da Fé, sou obrigado a renunciar o lume da razão natural: em quanto nós... Em quanto vós, oh! Pitavais, oh! Rainais! sois obrigados a renunciar o lume da razão natural a respeito dos mysterios da Natureza. Esta minha resposta assim vibrada, talvez seja pouco sucoca, e muito restricta, he preciso que eu a exponha com mais perspicuidade, e extensão.

Assim como he hum indispensavel dever do homem pensar segundo
a razão natural, tambem he hum dever indispensavel do mesmo homem
conhecer os confins, ou as balizas
que a Natureza constituio a esta razão; e ainda que exacta, e precisamente se não possão determinar quaes
sejão estas balizas, conhece-se com
tudo que existem muito á quem das
cousas invesiveis, e imaterires. E que
conta se dá a si mesma esta tão orgulhosa razão das cousas corporcas

hum pouce superiores, ou distantes dos nossos sentidos? Que conta se dá daquellas mesmas cousas que temos entre as mãos, e que com o olho armado de lentes subtilissimas examinâmos todos es dias? Que razão nos damos do movimento de hum insecto, da sobida de huma lavareda, da tendencia de huma pedra para o centro da gravidade, da respiracão de hum animal, do fenomeno regular do fluxo, e do refluxo, da causa immediata de magnetismo, dos espantosos effeitos da electricidade das fases da lua, da marcha excentrica, e irregular de hum Cometa, do movimento de hum Planeta, da sua acceleração na razão inversa do quadrado da distancia ao centro da revolução? E quem seria tão desasisado que em lugar de confessar limitada a sua razão, negasse pertinazmente a existencia destes objectos porque os não comprehende? Que conceito formariamos daquelle profundo pensador, que porque os não entena

Ala os julgasse, e reputasse a todos ou ras tantas imaginações sem fundamento. Ou outras tantas illusões da fantazia, e dos sentidos? Não se di-💅 de hum menino, que tocasse apenas o septimo anno de sua idade, que não usa da sua razão, e que injuria a Natureza que lha communicou, porque se não levanta com o entendimento a especular os mysterios, e a resolver os problemas da mais recondita Filosofia? Dir-se-ha com verdade, que considerando a molleza de suas fibras, e a immaturidade de seus orgaos, estes pensamentos altos, e estas profundas especulações não são ainda para elle, e que muito faz, attendida a sua idade, se se adianta hum pouco em o material conhecimento das letras, e em huma superficial combinação das syllabas. É se este menino por não poder penetrar, e conceber sciencias maiores que estes seus primeiros rudimentos da leitura, negasse que existião mais sciencias, e mais reconditos conhecimen-

etos das causas, e dos effeitos, todos se ririão, e lhe não darião o nome de louco em attenção á sua muito tenra, e delicada idade. Direis que su discorro com clareza, mas he porque se trata de huma razio renra, e noviça, mas que o argumento não tem força onde se trata de huma razão perfeita, e chegada á sua devida maturidade. Seja embora a razão madura, esperfeita, dizei-me pode ella acaso transgredir seus naturaes limices? Pode acaso deixar de ser razão annuiada do sentido material, e cega para rodos os objectos que não forem: corporeos? E não são próvas desta verdade alguns incredulos escarnecidos por vos mesmos, por terem affirmado como Mirabaud, que nada mais existe em o Universo, que corpo, e materia: ou por haverem affirmed o quo esta materia he Deos, que esta materia he a Providencia, que esta materia he aquella immaterial substancia, Arbitro supremo, e separado da Manueza, que ou, simples, tomo, e adoro como hum ser infinito, de ordem superior, e todo espiritual? Lembrai-vos, que he identico o vosso caso, e o do tenro menino, que porque não tem entendimento capaz de formar idéas mais sublimes, cuida que toda a sciencia humana consista em saber contar hum pouco melhor, e em combinar com mais facilidade algumas syllabas materiaes.

Torno outra vez ao campo com as empunhadas armas do parallelo, e vos peço, que me digais se acaso seja honrar a humanidade, ou pizalda, e desprezalla furiosamente depois de ter com mil próvas conhecido a limitada capacidade da razão, até no conhecimento, e analyse das cousas sensiveis, que são de sua immediata jurisdicção, atrribuir-lhe tanto dominio, e dar lhe huma vista tão aguda, e penetrante, que nem das cousas invesiveis, nem da Natureza Divina, nem das Divinas operações, se não deva acreditar, nem mais, nem menos, senão aquillo que a mesma

razão pode comprehender, e isto com tanta segurança ensinado pelos Veneraveis aos adeptos dos primeiros grãos, ou dos primeiros momos, ou visagens, que quem pensar d'outra maneira se deva logo. constituir á carga cerrada na classe dos brutos animaes. desprovidos de razão, e de conhecimento. E he isto conhecer, como he de obrigação de todo o mortal raciocinante, os limites do entendimento humano, e do humano discurso? Em que direis vos que estes Veneraveis, ridiculamente mitrados, annunciando enfaticos o ramo d'Acacia, e que a carne deixa os ossos, se distinguem de hum insensato, que com azas postiças presuma levantar o vôo, e girar em torno das orbitas dos Planetas?

Porém os crentes não fechão voluntariamente os olhos da razão? Não se immergem voluntariamente nas trévas da Fé? Vós aqui dissimulais com vossa costumada perfidia, e malicia ter visto a clara luz que eu vos mos-

mei na manifesta palavra de Decs, a cujo clarão inextinguivel nos camiahâmos, e confundis com hum de vossos ordinarios sofismas as trévas do entendimento com as trévas da razão: mas eu vos farei bem depressa conhecer quaes sejão, e a quem pertenção as primeiras, quaes sejão, à a quem pertenção as segundas. Trévas de entendimento são aquellas de true se vé rodeado nosso espírito, quando, por mais que investigue, e procure descortinar certos arcanos da Religião, não chega a conhecer, nem to seu modo, nem o seu fim, nem a sua causa : eis aqui aquelle abysmo insondavel á vista do qual bradava o Apostolo - ob altitudo! Masisto são trévas necessarias a que podemos chamar sagradas sombras, em quanto se derivão, e se derramão da incomprehensivel Natureza do Ser Divino, e Cas Divinas operações, e por isto são trévas universaes para todos os entendimentos creados, são trévas para mim, e para os profundos pensadores; são sombras minhas, e sombras. vostas por mais que vos chameis illuminados, nem são mais dos Egypcios, que dos Hebreos, nem mais dos Gregos, que dos Romanos, nens mais dos incredulos, que dos inficis, ou dos idolatras. Porém quando, ou por hum estranho orgulho não se queirão nem conhecer, nem confessar estas trévas, ou conhecendo-as, e confessando-as se fechão os olhos á luz da divina palavra, que torna firme a nossa fé no meio destas mesmas sombras, então as trévas que erão só do entendimento passão para a razão, e se tornão trévas voluntarias, e por isso trévas culpaveis, trévas deshonrosas, trévas de homem, que por ser pertinacissimo, renuncia os diciames da recta razão, e desce e se faz semelhante aos mesmos bru. tos.

Eu me magoo, e penalizo, oh espiritos incredulos, devendo dizervos que esta tão tenebrosa, e aviltada razão, he pontualmente a vosa.

stanto mais me penalizo quanto mais. conheço que vos quereis ser homens pensadores fora do uso commum, e da vulgar esféra. Mas talvez que vos lembre alguma resposta, que vos livre ao menos em parte desta vergonhosa infamia. Pensai, estudai, meditai, consultai os vossos mais meditabundos Veneraveis, lê-de, e relê-de vossos amados livros, o vosso Tindal, o vosso Collins, o vosso Bolimbrocke, o vosso prezadissimo Oraculo de Fresney, vê-de se nesse erario de paralogismos podeis achar algum argumento, alguma palavra que vos possa destruir o vergonhoso labéo de serdes em materias de Fé homens desprovidos de razão. Eu mesmo, não posso encontrar, por mais que subtilize, huma só vereda por onde vos possaes escapar. Vos me concedesteis já, nem o podeis negar, que existe Doos, vos tambem me deveis conceder, que elle haja revelado aos homens o culto com que quiz ser adorado pelos mesmos homens, que

o revelou, e manifestou de huma maneira descoberta, e sensivel, milagrosa em cada huma de suas circumstancias que este culto, para ser digno delle, devia conter verdades superiores á esféra do humano entendimento. e que de outro lado este humano entendimento he tão pouco penetrante; que não péde presumir sem loucura que conhece, e entende to las as verdades fysicas, e naturaes. E porque estes Dogmas da Fé se envolvem em magestosas sombras, e sagrada obscuridade, vos recusaes acredita-los sem que se vos torne evidente sua possibilidade, ordem, e economia; e nós os fieis que os acreditâmos sem tão filosoficas delicadezas somos tratados por vós, profundissimos pensadores, e accreditadores das verdades do Monitor, de estupidos inimigos do bom siso, e de pessimos raciocinantes.

Nós, continuão os Veneraveis a clamar, não dizemos que vós sois pessimos racionantes, dizemos sómente que conservaes em estupido como conservaes em estupido conservaes em estupido conservaes en estupido conservaes em estupido conservaes en estupido en estupido conservaes en estupido en estupido conservaes en estupido en estup

arrazão, e o discurso. Isto he huma retirada que eu não podia esperar. mas esta mesma retirada não os salva de serem seguidos, e feridos com as armas da razão. Dizem pois, que en por ser crente, sou constrangido a conservar em ocio vituperoso o discurso humano, sepultando o maior talento, ou dom da Natureza, que he e lume da razão. Grande Deos! E era de esperar isto de homens que tem olhos para ver, e razão para discorrer! E era de esperar huma semelhante impostura? Entrai oh incredulos, em alguma daquellas respeitaveis Bibliothecas conservadoras depositarias da sapiencia Christa, alongai a vista para o assombroso, e surprendente número daquelles volumes cheios de amplissimas provas da verdade da Religião Evangelica, e para que não digaes que constituo ame voscos olhos alguma Legenda crédula, algum Mistico a que chamais Visionario, lê-de unicamente Enocio, e Locke ambos defensores, ambos démonstradores da verdade dos-Christianismo, e de seus augustos Dogmas. Aqui achareis demonstracoes luminosissimas, e levadas até a evidencia; ás quaes os mais pertinazes das vossas nocturnas, e tenebrosas escolas não se atrevêrão ainda a. responder, e os mais atrevidos não tiverão ainda outra resposta que das mais do que vilipendios, e motejos plebeos: e quando tem querido dar resposta, como serios argumentantes, não tem feito mais que oppor ás prowas daquelles dois profundos Filosos cos, fabulosas relações, Padres suppostos, Escrituras falsificadas, Aushores suspeiros, e desacreditados, e se vos chamais ás próvas do Chrisrianismo fructos do ocio Christao a que chamarei eu a taes objecções , fructos da vossa pensadora incredulidade? A respeito pois da Essencia Divina, da sua immensidade, da sua immutabilidade, da sua eternidade, que tem imaginado de grande, e que descobrimento tem feixo osvouse pro-

fundos pensadores, e os maiores oras culos do maior Oriente, para que se não creia em nossos pensadores Christãos? Tudo quanto disserão sobre a Natureza Divina os Socrates, os Platões, os Democritos, os Zenos, e outros Mestres pelo muito uso que fizerão da razão natural dignos de fama, e de memoria, he apenas hum balbuciamento de renros meninos respeito do que ensina o menos profundo dos Theologos Christãos, e o mais superficial, e insignificante dos nossos livros. A causa de tão grande differença entre uso de razão, e uso de razão, se vos dignaes escutalla o mesmo Evangelho a está declarando. De differente maneira edifica aquelle que escolhe para o edificio hum terreno compacto, e pedregoso, do que edifica aquelle, que escolhe hum terreno movediço, e solto; o primeiro não tem medo de levantar alto da tersa o edificio que constroe, em quanto o segundo, attendida a natureza do terreno, se vê obrigado a conservar muito baixo o edificio, nem poe huma pedra sobre outra pedra sem receio de que crescendo o pezo calna tudo confuso, e despedaçado sobre o infiel terreno. De similhante maneira acontece a hum entendimento, que tem fundamentado suas decisões sobre o firmissimo alicerce da sua Fé. Sobre estas bases se póde levantar com a razão, até ao solio do Immortal, para investigar a Essencia Divina, e as Divinas perfeições sem erro, e conhecer sem perigo cousas romotas, e distantes do entendimento humano. Pelo contrario os incredulos, e os Veneraveis que tanto me tem taxado de embecilidade, sem o fundamento da Fé, per pouco que se queirão levantar com a razão, devem sempre temer huma confusa ruina de caprichosos fantasmas, e vergonhosas contradicções.

Ainda com o impeto, e força desta evidencia não emudecem os pertinacissimos impugnadores, ou refutadores analyticos: que ha que divers

Cerguem elles animosamente a veză aque ha que dizer asstas no sas livres skantazias, ás quaes se dá o odioso some de caprichosas! Por venturs, não são e las hum amplo patrimonio. na hum direito innato da espirito humano? Custa-vos acaso, que nós os pensadores recusando crer, nos conservemos na posse daquella liberdade de pensar que a Naturena nos deci, e que tanto tem dilatado os nosos Veneraveis, e da qual tão injustamenee nos despoja a Fé? Ah! Illusos fraternizadores, e niveladores! E porque:não dizeis, que tambem a Filacofia despoja o entendimento humano da liberdade de pensar? Quantos vôce ede engenho he preciso refrear, quantos systemas he preciso regeitar, quantas invenções he preciso sacrificar, ás leis daquella, que segundo o vario gosto dos Seculos se chama boa, e razoavel Fysica? Vos que accusaes a Fé de ligar o entendimento, e de o condemnar a huma individa servidão; · porque pão accusaes também se Sciencias, que todas tem sens principios, mas regras, seus confins, que da mesma sorte que pratica a Fé, poem hum freio, e prescrevem leis ao licencioso entendimento?

Com effeito, ou se considerem se sciencias, ou se considere a Fé, ou ieto em vos he huma grosseira impostura, ou huma equivocação pueril, porque esta liberdade de pensar de que dizeis vos despoja a Fé, vós por certo a julgais, e a entendeis inuana liberdade sabia, digna de huma homem racional, e não huma liberdade de fernetico, ou de hum sonhador febricitante. Ora dizei me em que vos violenta, ou vos constrange esta Fé, cuja prepotencia vós tanto exageraes? Ella vos obriga a dizer que existe Deos, e esta existencia já está demonstrada pela razão natural. Ella vos obriga a confessar que este Deos existente fallara aos homene, e he evidente que elle fallou pelo exactissimo complemento dos vatecinios. Ella vos obriga a confessor ; que un

palavras deste Deos são infaliveis, e he inegavel que não podem deixar de ser infalliveis pois são de hum Deos que encerra em si todas as perfeições. Fóra disto eu não posso, nem he possivel descobrir cousa em que se constranja, ou tyrannize, como vos dizeis, a vossa liberdade; salvo se vos queixaes de perder aquella liberdade que quereis ter de ajuntar contradic-ções, de engrazar impossiveis, e de dar ao Mundo (como tendes feito em tantos Livros ineptos quantos ha desde o Militar Filosofo, até ás próvas do Mahometismo, ultima producção de Holbac, ) quimericas invaginações por verdades demonstradas. Se quereis permanecer neste estado como vos prescreve o Codigo de Weishaupt, o de loucos varridos ainda he mais vantajoso.

E, á vista disto, que estrepito se não tem feito, e se não continúa ainda a fazer pelos subterraneos, que tremem da Policia vigilante, que os faz ir republicanizar, e igualizar em

masmorras; sobre a miseravel escravidão do humano entendimento, esobre o tyrannico imperio, que a Fé, segundo elles clamão, tem usurpado sobre a razão natural? Que queixas eu não tenho ouvido fazer sobre os pequenos progressos que tem feito no Mundo, depois da entrada do Christianismo a profana Litteratura? Que compaixão não fingem ter dos engenhos catholicos, que tendo azas com que poderião sobir acima das nuvens, se curvão, e encolhem ao jugo da crença, abatendo os vôos, e andando quasi de rojo pela terra? Mas se se quizer examinar, ou ver somente que cousa seja es e remontarse sobre as nuvens, achar-se-ha que não he outra cousa mais que arrancar do entendimento (á força de pensar livremente) o innato conceito da honestidade, o innato horror do vicio, fazer das acções justas, e das acções injustas huma invenção do interesse, ou apenas huma das ce emonias da vida civil, e da conducta po-

litica; collocar, e estabelecer na fore ça maior hum justo direito de roue. bar . e de matar seus similhantes; tirar das mãos aos Principes, e aos Dominantes a espada punidora de suas escandalosas maldades; e fundar toda. a obrigação que tem os homens de honrar, e obedecer a Deos, não em seu infinito merecimento, e em seu supremo dominio, mas unicamente em sen irresistivel poder. Eis-aqui, dizem elles, hum pensar livre, nobre, geseroso, honrado, sublime, e não pensar com humildade, e sugeição de escravos, como fazem os Christãos Bis-aqui o que se chama despregar spiramente as azas do entendimento desferir com magestade os vôos como nos ensina o nosso Mestre Veissauph, e todos os nossos Cavalheiros do Libano, eis-aqui o que escutamos nos nossos Veneraveis, quando descalção as formidaveis, e tremendas łúvas para nos fazerem vêr a luz em o ultimo dos nossos gráos, que vem a ser, ensinar-nos em Methafysica o

Pantheismo, e em Moral, a igualdade de acephala, e anarquica. Eis-aqui o que se chama entranhar-se no conhecimento da verdade, e não querer a vida, se não para a empregar na indagação da verdade, sem levar sempre ao lado o cego, e molestissimo pedagogo da crença sobrenatural. Eistaqui o que nos inculcou, e o que nos estudamos nos mais que sobrehumanos escritos do nosso Cidadão Genebrino.

A' viera disto, Senhores, eu creio; que ainda quando a Fé vo-lo não vedasse, vos não quererieis huma similhame liberdade de pensar, só para mamer o decóro da vossa razão, e para não mostrar ao Mando que constituis na extravagancia, e na loucura a gloria d'espirito forte, e pensador profundo. Resta pois que os valentes pensadores bacão outro caminho que lhes possa lembrar, porque as veredas até agora sentadas os não tem conduzido, nem podem conduzir á sua tão vâmente preconizada vicio-

ria. Mas elles são de fecundo engenho, e fertil de estratagemes na guerra anti-christă; acolhem-se a sua ultima trincheira, conforme a tactica do guerreiro, ou campião de Genebra, que he a dos milagres que nos acreditamos como simplices, fundando nelles hum dos motivos da credibilidade da Fé. Milagres, que elles como sabios, e profundos pensadores . desprezão, ou orgulhosamente desconhecem. Mas he preciso antes que venhamos as mãos, que os meus inimigos mostrem boa fé em o seu ataque, e que se não tornem como costumão pessimos pensadores, escrevendo, e divulgando, não sem motejos, e improperios, que nos os fieis so-mos crédulos em tudo aquillo que se nos offerece prodigioso com tanto, que encerre em si alguma cousa de devoto, e de mistico. Mas eu os considero tão amestrados na Ecclesiastica Historia, que não ignorão que os tempos de huma tão abusiva, e facil credulidade, ou não existizão na Igre-

ja, ou se existírão em algum Seculo de decadencia, e dominação. Gotica comprehendérão em si hum pequeno número de pessoas idiotas, e vulgares, fracções infinitezimas em o todo dos illustrados Christãos : elles não ignorão que a derramada luz da severa critica, da sagrada Hermeneutica, e das profundas indagações litterarias tem até destruido, e acabado a sua memoria. Além de que, esta crença dos milagres, exceptuando aquelles que estão registrados nas Santas Escrituras, não he entre nós crenca divina, nem absoluta, nem sempre igual; he sim huma crença med. da sempre pelo maior, ou menor valor da authoridade em que se firma. E á vista disto, quem póde taixar de aviltamento da razão o uso que nós fazemos do bom siso, a respeito dos acontecimentos milagrosos? Tem por ventura a Natureza ensinado aos homens outra regra de dar credito. ou de o negar ás mais estranhas, e inexperadas aventuras, mais que a

qualidade, e o número daquelles, q nos referem, e testemunhão extrac dinarios acontecimentos? Dirão t acaso que usa rectamente de sua raz aquelle, que porque hum facto milagroso, conta em nada a autho dade, a multidão, o caracter, as zes das suas testemunhas oculare Usa bem da razão, quem reputa norantes os homens mais doutos, mais agudos, e penetrantes por censatos, os mais prudentes por perficiaes, e os mais santos, e v tuosos por impostores?... Mas os milagres são impossiveis, como possivel que se acreditem? Tamb a vossa razão vos diz que os mi gres são impossiveis? Oh enten mentos felizes! E podesteis desde vossas tenebrosas, e nocturnas cav nas do mysterio, e das vizagens, bir aos ceos, e tomar huma exa medida das forças da Divindade, considerando, ou a subita vista hum cégo, ou a ressurreição de he morto dicidir magistralmente, que r

chega a tanto o infinito poder do alsoluto Arbitro da Natureza? Eu na werdade, não tenho medido palmo a palme como vos fizesteis esta Divina Omnipotencia: todavia, parece cousa fóra de razão, que quem impôz as leis á Natureza, se haja elle mesmo feito escravo destas leis . com manifesta injúria de sua essencial, absoluta, e dispotica dominação. Mas se he preciso, oh grandes, oh profundos pensadores, tirar a Deos o poder absoluto de operar milagres, e considerar, e ter quantos se contão, ou de Moysés, ou dos Profetas, ou os de J. C. por outras tantas fabulasas invenções, então he preciso tansbem negar todas as historias profa-. nas , nenhuma das quaes tem por si a centesima parte daquellas próvas, que tornão autentica, e indubitavel a Historia Divina.

tedio, em rebater huma calúmnia que talvez fosse ferir em reverberação com mais ignominia, que trucq. se

escarnecedores, e motejadores da crença Christa. E agora que penso socegadamente me doe de não ter nesta: contestação usado antes da doçura; que do rigor, para attrahir os incredulos: mas eu lhes supplico que se persuadão que este calor, e esta aspereza, que tem respirado o meu Discurso, não he culpa minha, mas se he licito dizello assim, he culpa da verdade. Esta verdade he branda de sua natureza, suave, e tranquilla, mas quando se vê impugnada, e atacada com audecia, e com injustiça, accende-se, inflamma-se em nobre ira. muda o sereno aspecto em carregado, e severo, veste-se de todas as armas, e toma huma lingoagem, ou tom, que faz sentir, a quem a ultraja, todo o seu incontrastavel valor. Com toda esta indignação pois, que he mais indignação da verdade, que indignação minha, crezão que o meu coração os não póde escusar, ainda que des je encontrar motivos de se compad.cer. Infelizes! Vivem em hum

Mundo, e frequentão sociedades ondeos serios, e verdadeiros pensadores,. não são mui aplaudidos : de outro lado elles querem sobresahir ao vulgo, e parecer homens, ainda entre os doutos, d'hum pensar profundo. As materias de Religião lisongeão, ainda mais que as outras, seus menos regulados costumes, o pouco trabalho de huma superficial, e desatenta leitura os surte de breves sentenças, ou triviaes apothegmas, capazes de nutrirem a sua intereçada incredulidade, e de excitar a admiração dos idiotas. Entre estes apothegmas, eis-aqui o principal. Que a faculdade racional, he superflua nos Christãos, os quaes devem crer, e não discorrer, porque se discorressem, talvez não acreditassem. Mas g paralello, que fiz do nosso discorrer, com o discorrer dos incredulos; não terá dissipado todo o seu engano? Pézem os principios de que tazemos partir, nos a nossa crença. elles a sua incredulidade, e tentião,

Mo digo vergonha de si , e de sua scientifica soberba, mas tenhão dô da sua alma, que Deos pelos caminhos da razão tinha conduzido ao regaço da Fé. Confessem que se obstinão a pensar brutalmente, por huma soberbissima nauzea de pensar Christamente. Que lhes fez J. C. para o não quererem acreditar como Mestre de huma doutrina celestial? Para que martyrisão perperuamente seu espirieo, e sua consciencia, contrastando a evidente santidade de seus Dogmas, a evidencia das Profecias que o annunciáo, a evidencia dos factos que o comprovão, a evidencia dos milagres que o demonstrão? Basta.

Juliano Apostata tinha sempre na boca a inraciocinabilidade que os incredulos nos oppóem, e dizia que em nós Christãos; tudo era crer. Porém o immortal Orador Nazianzeno lhe disse, e o confundio desta maneira (Orat. 1.º Cont. Julianum) Podes tu, que tanto admiras, e amas tanto as seitas Gentilicas, reprehender-nos a

mós que fazemos esta honra, ou mais depressa esta justica ao nosso Divino Mestre, e a sublimidade excellentis. tima, e inimitavel de seus dictames? Os teus amados Pytagoricos não tem por huma lei fundamental da sua escola, dever-se eximir das mais diffie cultosas questões que se lhes proponhão com aquelle seu decantado 🛶 Ipo se dixit! - E nos porque não damos outra razão de nossos mysterios, mais que os ditos de hum Legislador conhecido com mil próvas por Divina, e infalivel, somos chamados por ti automatos insensatós, ou animaes sem entendimento?

Esta he huma parte do tão gabado discurso dos incredulos desta idade, declarar-nos réos de aviltada, e desprezada razão, porque nos apoismos em huma manifesta authoridade suprema: porém elles não tem na boca a toda a ora, mais que certos nomes, que, ou a audacia tem feiso famosos, ou tornou célebres: a habilidade de vestir á moderna, e com

etilo moderno as blasfemias antigas : como por exemplo - não he de crer que hum Deos, que he todo bondade, e misericordia haja de condemnar hum tão grande número de creaturas 🛴 que vivem fóra da sua Igreja - (E porque as não ha de poder condemnar, achando que a sua infidelidade he culpavel!) Mas não se busquem tantos parques. Disse-o hum Sofista de Paris, ou de Genebra. Ipse dixit. Este Sofista he hum homem que tem em linha igual a momentanea lascivia, e a continencia Evangelica. He hum homem cujos incendiarios escritos forão lançados nas chamas pelos Decretos dos Tribunaes seculares, e vive em toda a terra infamado, e infame pela sua manifesta impiedade. Ipse dixit. He hum Tolland que diz que não ha lei que obrigue os homens a seguir a Religião revelada; e que seria Deos injusto se houvesse promulgado tal lei. E este Tolland arrastra-se em Londres de huma prizão para outra prizão, e morre foragido

em affio: e nebuloso inferno de Hoblanda: Ipse divit. Este he o mestre alegado, acredicado, e seguido. Seja embora condemnado, e proscripto pelos Magistrados civis, he mestre Ipse divit.

Póde haver maior incoherencia; maior injustiça, que lançar-nos em rosto a nós o ipse dixit de huma Authoridade Soberana, sustentada com tanta evidencia, e conservar para si, e querer que valha o ipse dixit vacilante, e humano, e pronunciado por homens sem costumes, sem leis, sem patria, sem outra authoridade mais que a dos atavios ridiculos da Confraria das trévas, e dos subterraneos?

Destruamos finalmente o ultimo sofisma destas almas malevolas, ou dissolvamos o ultimo laço de huma fraudolenta equivocação com que pertendem tapar os olhos aos simplices. Nós acreditamos os Mysterios, he verdade: a respeito dos Mysterios acreditados, tudo nos Christians ha

cret, mas a respeito dos motivos de acreditar, tudo em os Christaet he vêr. Tudo he crer, a respeito dos Mysterios, porque estes sendo remotos dos sentidos, e superiores á razão humana, só podem ser objectos da crença: mas tudo he vêr a respeiso dos motivos da crença, porque as provas da revelação destes Mysterios são tantas, e tão irresistiveis, que o espirito mais pertinaz não póde exipir outras maiores, e renovando outra vez a confrontação entre nos, e se incredulos, digo, que em nos, tu-do he crer com summa razão aquillo que devemos crer, e nelles rudo he megar, sem razão alguma de negar, e com todas as razões de crer.

Se destes principlos innegareis, sobre materias de Religião, en desço a analysar o uso da razão que os mysteriosos, e tenebrosos fazem sobre materias de moral, e de política, en os descubro igualmente monstruosos, e inconsequentes. Assim como a inciedulidade os conduz voluntaria-

mente á sua eterna perdição, a mesma incredulidade os conduz á sua desgraça temporal. Todos os homens desejão efficacissimamente a sua ventura moral, e a sua ventura politica, como individuos unidos em sociedade, e diz-se que hum homem faz bom uso de sua natural razão, quando escolhe, e emprega os meios mais aptos, e porporcionados para aquelle fim. E será fazer bom uso da razão para ser feliz na ordem moral, não conhecer differença alguma entre justo, e o injusto! Não se embaraçar. com a qualidade dos meios, com tanto que se consiga o fim? Julgar licito, matar, roubar, calumniar, on denegrir o sen similhante, para se avançar pelos caminhos da ambição t Julgar licito o furto com tanto que se empregue a maior força, e affir. mar, como eu ouvi a hum; que a passagem violenta do dominio de qualquer cousa de humas mãos para outras mãos não he delicto, porque objecto arrançado não muda de essen-

cià na sua passagem, e não ha mais que a differença de seu possuidor, e que nunca póde neste caso haver perturbação na sociedade, porque o di-reito da propriedade, he quimerico, e se existe, he so fundado na maior força, e que por isto (continuava elle) erão licitas, e justas as conquistas, e usurpações de hum monstro? Será fazer hum bom uso da razão natural, não julgar o adulterio hum crime, mas hum simples galanteio, a so estranhado pelo Gotico, brusco, anti-social, e preocupado? E com que descaramento, e impudencia nos diz hum monstro tão desmoralizado como este, que emprega a sua vida na indagação da verdade, e que não tem outro intento mais que reformar, e regenerar o Mundo! E não vemos nos espalhados estes atrocissimos principios pelos escritos da escola encyclopedista, e no malvado Livro que se chama - Os Costumes? - E a marcha da Revolução, não foi coherente a estes principios? As accocs

ರ್ಷ:que somos testemunhas não são Corolarios destes infernaes theoremas de Helvecio! Ora ainda antes que falle no uso da razão que fazem os crentes, pelo que pertence á moral, mão se envergonharão, e não se confundirão estes malevolos espiritos, em quem não cabe a sabedoria, se eu thes disser que os mesmos Filosofos Pagãos, que inquirírão, e anciosamente buscárão o caminho da felicidade moral; fizerão melhor uso da tua razão constituindo a suprema-yentura na prática da virtude, e chamando virtude só áquillo que era conforme ao puro dictame da Natureza? Leião, e envergonhem-se, os principios de Socrates, quando se introduz em algum dos Dialogos de Platão; e os axiomas, e sentenças d'outros Filosofos que religiosamente nos guardárão Plutarcho, e Diogenes Laers cio. Leião, se a tanto se atrevem, os escritos immortaes, e admiravele de hum Marco Tulio, e fixem-se ao menos no sonbo de Scipido, no Tra-

tado das Obrigações Civis, e nas eloquentissimas dissertações sobre os verdadeiros bens, e os verdadeiros males. Leião as engenhosas, e eloquentes paginas de Seneca: os profundos pensamentos de Epiteto, e os Tratados sublimes do Filosofo Imperante Marco Aurelio. Oh desgraça digna de lagrimas de sangue! Que bao de ler estes detestaveis monstros, cuja liberdade de pensar, de que tão cégamente se ufanão, voluntariamense se encadeia, e não tem outro uso livre, mais que a diversa modificação que lhe dá o discurso do Veneravel, que elles escutão com a face cosida com a terra, e com as encruzadas mãos acobertadas de sanguinarias lu-#28. `

Lancem-se os olhos para os acsuaes resultados da Revolução, veremos quem faz melhor uso da razão na ordem moral, para a felicidade. E se en contemplar os verdadeiros Christãos nesta mesma ordem mor 12 Bastará abrir o Evangelho, bastará demorar hum pouco a vista sobre a conducta dos primeiros fieis, sobre os escritos adoraveis dos primeiros Mestres do Christianismo. Dizei-me, he fazer máo uso da razão natural : assustar-se, não só com o crime; mas até com a idéa, e pensamento do mesmo crime? Será fazer máo uso da razão natural buscar a ventura .: tranquillidade da vida moral só pelo emprego, e pelo exercicio da virtude? Ser superior á inquieta, e turbulenta ambição, á desasocegada, e desconfiada avareza, ao sórdido, e vil interesse, á deslumbrada soberba, ao sórdido, e vil interesse da gloria popular, e finalmente, á vergonhosa incontinencia? Será fazer máo uso da razão natural, abraçar os diciames da temperança, fugir da glotonaria, ser moderado, paciente, humanos, compasivo, sensivel, generoso? Será fazer máo uso da razão natural, chegar com isso, que tanto assoalhais, e não tendes, e a que chamais filantropia, a hum tão subido gráo debe-

goismo , que se amem , não só ob homens em geral, como similhantes mas até os mesmos inimigos, porque cão homens? Será fazer más uso da razão natural vencer os movimentos sumultuosos da ira, e soffocar os ingernos brados de todas as paixões, apenas se fazem escutar no coração do homem? Confrontesse a conducta dos verdadeiros Christãos, que no berço da Religião revelada apparecerão no meio do Imperio da corrurecão, e dos vicios com a conducta destes illuminados, que rejeitão, a desconhecem o foro interno da consciencia, e que não admittem para reara das acções humanas, mais do que o temor dos castigos temporaes, ou a esperança das recompensas terrenas. e então se conhecerá quem haja feito melhor uso da razão natural. Elles não querem conhecer senão delictos externos, e publicos, nos conhecemos além d stes mesmos delicios, peccados, e reconhecemos até crime aquil--meino que são foi mais que lembrado, ou imaginado. Moral verdas deiramente pura, cuja sublime evidencia arrancou da boca do Sofista de Genebra aquelle admiravel elogio que elle faz ao Evangelho. Tanto póde a Verdade! A malicia, e a impiedade, nunca podérão contrastar sua victoriosa força! E poderá ainda diver a impudencia, que nós os fieis trão fazemos bom uso da nossa razão, quando buscamos a felicidade em a ordem moral?

pensamento pela ordem politica, e social em que os homens existem, ainda se torna mais patente a desgraçada
condição de incredulidada, que ousa
taxar-nos de irracionaes, e até mentecaptos. Veja o Mundo espantado,
vejão os homens todos assombrados
com o medenho quadro que lhe offerese a constanada Europa depois
que rebentou o Volcão revolucionae
no, se he fazen hom no da razão
natural, ter preparado com sofisticae
idéas de igualdade, e de liberdada se
idéas de igualdade, e de liberdadas se

cábs em que se afundárão todas a Jerarquias, todas as Classes, todas as Instituições, todas as Leis, que o pezo dos Seculos, e a vontade unanime, e universal dos homens havião zanccionado? He fazer bom uso da razão perturbar de tal maneira a sociedade, a titulo de lhe buscar em hum novo estado, e em huma nova ordem de cousas huma promettida 🖟 mas fantastica felicidade? Que procedimento tão chegado á razão soltarem-se sanguinarios Tigres, e levados do instincto, ou da força de nune en vista ferocidade, derramarem rico de sangue, não só pela terra que os vio nascer, mas quasi por todo o stobo atonito á novidade de ecenastão barbaras, e tão arrozes, vendo que ellas forão preparadas, conduzidas, e executadas por aquelle mesmo Filosofismo orgulhoso, que se dizis segenerador do Mundo, e salvador da razão aviltada, e abatida aos pés do Fanatismo, e da Suprestição! He fazer bom uso da razão natural, pro-

parar a assinte sobre 25 ruints de Tiros nos, e sobre reliquias de Nações esmagadas, o Throno, ou as bases para se levantar o Colosso do mais atroz, e escandaloso Despotismo que vio o Mundo em os annaes da Tys rannia! O que os nossos mesmos olhos estão vendo, e o que nos tão desa. graçadamente temos sentido não exige. mais provas, e demonstrações; as lagrimas que temos derramado, o sani: gue que temos vertido, os males pezadissimos que temos suportado, mos#: trão bem a que ponto de melhoramene. so chegára o Mundo politico pelos esforços dos livres pensadores que santo exaltão, e apregoão o bom uso. da sua razão, e tanto taxão o nosso... procedimento de hum rematado desvario.

E podereis dizer, malevolos, e publicos perturbadores da paz, é do socego das Nações, que o verdadeino fiel faz máo uso da sua rezão, em quanto permanece tranquillo naquela situação em que o constituio

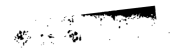
Providencia, sugeito como lhe matide a Religião às Potestades dominanges, sem murmurar, sem innovar, sem rebelar, reconhecendo na suprema Jegarquia a anthoridade emanada de Deos. Quando se virão, oh Ceos l Com que pejo o digo! Quando se virão em Portugal tantos pérfidos, tantos traidores votados já á execração, e indignação pública, pelas decisões de rectissimas Sentenças? No Seculo do illuminismo, em que se diz se levantára o bom uso da razão sobre o abatido fantasma de velhas preoccupações. E he fazer bom uso da razão natural, conjurar contra a propria Patria, contra a propria Nação, querer lançar-lhe ao colo os ferros de hum Tyranno, despoja-la de sug gloria, soberania, independencia, representação, e grandeza? Será fazer bom uso da razão natural attrahia sobre a propria cabeça os males que preparavão aos outros? Será fázer bom uso da razão natural sacrificar a print moustro due bembavece em prema absolutarignorancia da ma entire tencia. A reputação , a diberdade , a estabelecimento, e a ternissima posse daquella Patria, e daquella Reino que lhes dev a berçod Confronte-sa o uso da razão que fazem estes profundos pensadores, com o uso da razão que faz o honesto Cidadão, ainda que se ja o mais ignorante, e idiota, e cos nhecer-se-ha com evidencia de que

parte esteja a vantagem.

Mas he tão grande, e tão pros funda a cegueira, ou a pertinacia dessetes monstros, que nenhuma razão os convence, porque huma alma males vola não dá entrada á verdadeira sabedoria. Fieis, fechai os ouvidos aos enganadores discursos dos impios, debaixo de sua lingoa existe o venens dos áspides, elies errão, e errarão sempre, erraverunt ab utero, locutis sunt falsa. Fugi do precipicio a que vos conduz sua revoltosa doutrina. Sabei que não querem Throno, não querem Altar, não querem Leis. Segui as maximas celesciaes da Reim

de aviltarem a razão, a enobrecem, a purificão, a exaleio, e fazendo o verdadeiro homem de bem na terra, em quanto o tornão virtuoso, nos assegução, e affianção huma eterna Bemaventurança.

Disse



.

.

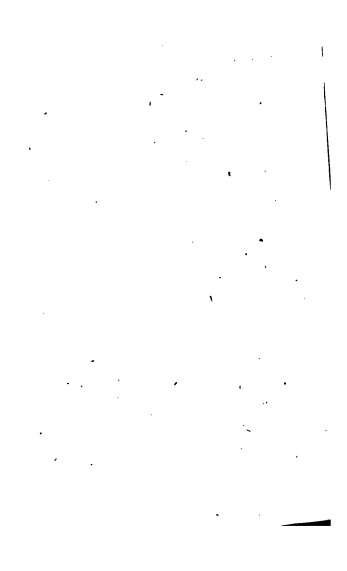
.

.

ŗ

.

.







•

.

.





